,Aufstiegslieder” - eine traumatologische Lesung der
Wallfahrtspsalmen

Beate Schiitz

Einleitung*

»... auf dass es erscheine denen, die sitzen in Finsternis und Schatten des Todes, und
richte unsere Fule auf den Weg des Friedens!” Mit dieser Verheil3ung, dass das ,Licht
aus der Hohe' nun endlich aufgehen wird, endet das Benediktus (Lk 1,68—79), der neu-
testamentliche Psalm, der die lang ersehnte Erfullung der VerheilRungen von Rettung
und Befreiung fur das Volk Israel feiert. Der Erloser wird erscheinen, er steigt hinab in
die Gefangnisse der Finsternis und des Todes und er befreit die Gefangenen, um sie
auf den Weg des Friedens zu weisen. Ich stelle mir vor, wie die Geretteten blinzelnd im
ungewohnten Licht stehen. Unvermittelt finden sie sich in einer Welt wieder, deren Bunt-
heit und Vielfalt sie erst einmal erschreckt und deren Bewohner ihnen fremd geworden
sind. Wie funktioniert das Leben hier noch mal? Wie finde ich den Weg ins Leben zu-
ruck?

So oder ahnlich ergeht es vielen Menschen, die Ereignisse Uberlebt haben, in denen ihr
Leben existentiell bedroht war: der Gefliichtete, der auf dem Mittelmeer zusehen
musste, wie andere in den Fluten untergingen; die Nachbarin, die den Autounfall als
Einzige Uberlebte; die junge Frau, die nach jahrelangem Missbrauch ihren Peinigern
entkommt. Es gibt so viele Formen traumatischen Erlebens, wie es gewaltsame Ein-
griffe in die Integritat von Leib und Leben eines Menschen gibt. lhnen allen ist gemein-
sam, dass die Betroffenen sich nach dem Ende der Bedrohung in einer Welt wiederfin-
den, die ihnen fremd geworden ist. Sie sind Uberlebende, fiirs Leben gezeichnet von
den Eindrucken, die sich buchstablich in ihre Korper eingeschrieben haben. Wir wissen
heute, dass die biochemischen und neurologischen Reaktionen in Situationen akuter
Bedrohung Spuren hinterlassen, die das gesamte Welterleben der Betroffenen von
Grund auf erschuttern und ihre Reaktionsmuster auf Weisen pragen, die flr Au3enste-
hende unverstandlich und fiir sie selbst verwirrend und schmerzhaft sind.? Sie waren
aus der Welt gefallen und kehrten zurlick und nun ist diese Welt fremd geworden und
das Weiterleben oft mihsam und leidvoll. Viele finden Uber kurz oder lang zurtick in ein
weitgehend gelingendes Leben, manche gewinnen gerade aus der Erfahrung des Uber-
lebens neuen Lebenssinn, doch je friher, langer und intensiver die Erfahrung war, will-
kurlicher Gewalt ausgeliefert zu sein, desto umfassender und unausldschlicher sind die
Pragungen und das Leiden an deren Auswirkungen.? Eine vollstandige ,Uberwindung*

1 In den folgenden Ausfiihrungen wechsle ich zwischen der maskulinen und der femininen Form, um das
Bewusstsein fur die Vielfalt menschlichen Erlebens offenzuhalten und dafir zu sensibilisieren, dass die
Erfahrungen Anderer uns oft fremder sind, als wir uns zunéchst eingestehen wollen.

2 Ursula Gast, Elisabeth Christa Markert, Klaus Onasch, Thomas Schollas (Hrsg.), Trauma und Trauer:

Impulse aus christlicher Spiritualitdt und Neurobiologie, Stuttgart 2009, S. 52-68; Bessel van der Kolk:
The Body keeps the score, New York 2014.

3 In der klinischen Diagnostik werden die bekannten Traumafolgen heute als (komplexe)
Posttraumatische Belastungsstérung ((k)PTBS) bezeichnet. Die Auswirkungen des Traumas
beeintrachtigen das Leben, ausgehend von den neurologischen Veranderungen im Korper bis zur



des Traumas wird es nie geben. Auch bei weitgehend gelingender Aufarbeitung werden
Spuren bleiben,* so wie auch der Auferstandene noch immer die Zeichen der Kreuzi-
gung an seinem Leib tragt.>

Auch in der Theologie ist das Thema , Trauma“ angekommen. Zahlreiche Studien nut-
zen Erkenntnisse der Traumatologie als hermeneutischen Rahmen, um einen neuen
Zugang zu verschiedenen ,schwierigen“ Texten des Alten und Neuen Testaments zu fin-
den.® Nun gehort die Gruppe der sog. Wallfahrtspsalmen (Ps 120-134) eher zu den zu-
ganglichen und vielfaltig erschlossenen Texten’ - umso (iberraschender war fiir mich
die Entdeckung, dass gerade in dieser kleinen Psalmengruppe deutliche Resonanzen
zu verschiedenen Aspekten der Bewaltigung traumatischen Erlebens aufklangen. Wenn
man die innere Dynamik des Weges vom Kriegsland ins Friedensland verfolgt, wie ich
sie dort nachgezeichnet finde, ergeben sich zahlreiche Entsprechungen zu verschiede-
nen Phasen des Heilungswegs. Diese Korrespondenzen will ich, nach einem (sehr)
knappen Abriss des gegenwartigen Stands der Traumatologie, in einem kurzen Durch-
gang durch den Wallfahrtspsalter skizzieren. Im Anschluss an diese Beobachtungen
werden einige zentrale Elemente der Heilungsdynamik aufgezeigt, aus denen sich Im-
pulse fur die praktische Theologie, fur Verkiindigung, Liturgie und Seelsorge im Um-
gang mit Menschen ergeben, die traumatische Ereignisse durch- und uberlebt haben.
Dabei darf der praktisch-theologische Zugang, die Wallfahrtspsalmen von den Eigenar-
ten traumatischen Erlebens und seiner Bewaltigung her zu lesen, gerne dazu inspirie-
ren, aus alttestamentlicher Perspektive neue Aspekte, Modifikationen oder Weiterfiih-
rungen zu entdecken und zu erganzen.

Traumatisches Erleben, seine Folgen

und Aspekte der Genesung

Trauma und seine Folgen

Es gibt eine Reihe von Aspekten, die traumatisches Erleben und seine Folgen kenn-
zeichnen.® Besonders auffallig sind die damit einhergehenden Amnesien. Das Erleben
Ubermachtiger Gewalt beeinflusst das Sprachzentrum und die Speicherung der Erinne-
rung an den konkreten Hergang, so dass Teile des Geschehens oder, oftmals im Falle

sozialen Interaktion, auf allen Ebenen, so z. B. Judith Herman: Die Narben der Gewalt, Paderborn
20062, S. 169
Kristina Augst, Auf dem Weg zu einer traumagerechten Theologie, Stuttgart 2012, S. 166-169.

Joh 20,20;27
Zusatzlich zu den zitierten Werken s. z. B. Eve Marie-Becker, Jan Dochhorn, Else Kragelung Holt

(hrsg.), Trauma and Traumatization in Individual and Collective Dimensions: Insights from Biblical
Studies and Beyond, Géttingen 2014 und Elizabeth Boase, Christopher G. Frechette: Bible through the
Lens of Trauma, Atlanta 2016, wo in einigen Aufsatzen auch Chancen und Grenzen eines
traumatologischen Zugangs zu biblischen Texten reflektiert werden.

7 Sowohl von wissenschaftlicher Seite - s. Frank-Lothar Hossfeld, Erich Zenger, Psalmen 101-150
(HThKAT), Freiburg i. Br. 2008, S. 391 - 658 mit ausfihrlichen Literaturangaben -, als auch in der
ErschlieBung fir eine breitere Leserschaft, z. B. Walter C. Kaiser, The Journey isn’t over. The Pilgrim
Psalms for Life’s Challenges and Joys, Grand Rapids, Michigan 1993; Eugene H. Peterson, A Long
Obedience in the Same Direction, Downers Grove, lllinois, 20002

8 Bei den folgenden Ausfiihrungen orientiere ich mich vor allem an den Darstellungen bei J. Herman,
Narben, und Augst, Auf dem Weg.

L2 62 I Y



von in friher Kindheit wiederholt erlittener Gewalt, samtliche Tathergange nicht mehr er-
innert werden konnen. Das Fehlen konkreter Erinnerungen lasst viele Betroffene trotz
aller Indizien immer wieder an der Realitat des Geschehenen zweifeln. Dennoch ist die
Erinnerung an das Geschehen im Korper gespeichert, allerdings auf Ebenen, die dem
Bewusstsein nicht zuganglich sind. Wahrend des Geschehens spielen sich neurobiolo-
gische Vorgange ab, durch die verschiedene Verarbeitungsmechanismen im Gehirn
nachhaltig verandert werden und so haufig Folgestérungen wie Angststérungen, Disso-
ziationen und Depressionen auslésen. Die Lebensqualitat der Betroffenen wird z. T.
massiv beeintrachtigt. Allein jeden einzelnen Tag zu Uberstehen, kann unendlich viel
Kraft kosten. Nicht zugelassene Wut kann sich in Autoaggression entladen. Scham,
Selbstabwertung und die Tatsache, dass nach dem Ringen ums tagliche Uberleben oft
keine Kraft mehr fur rekreative Aktivitaten und soziale Kontakte bleibt, fuhren haufig in
den Riuckzug und die soziale Isolation.

Zugleich beeinflusst das Erlebte unbewusst die Bewertung aller sozialen Interaktionen.
Durch die massive Gewalterfahrung ist das Vertrauen in die Mitmenschen® sowie die
Sicherheit der eigenen ldentitat nachhaltig erschuttert. Die Betroffene erlebt sich als iso-
liert, als habe sie nicht mehr das Recht, dazuzugehoéren. Jede menschliche Begegnung
stellt eine potentielle Bedrohung dar. Was geschah, kann jederzeit wieder geschehen.
Das aufgrund der Folgestdrungen oft unangepasste Verhalten vieler Betroffener fihrt
haufig zum Abbruch sozialer Beziehungen, so dass sich das Erleben von Abwertung
und Erniedrigung wiederholt. Ein flur Aulienstehende besonders schwer nachzuvollzie-
hender Aspekt ist die Schuldverschiebung, die Betroffene vornehmen, indem sie die
Handlungslogik des Taters internalisieren'® und die Schuld fiir das, was ihnen geschah,
bei sich selbst verorten, z. B. in ihrem eigenen, als unangepasst oder unangemessen
wahrgenommenem Verhalten. Manche Uberlebende einer Katastrophe entwickeln
Schuldgefiihle angesichts der Tatsache, dass sie allein dem Tod entrannen, wahrend
viele andere um sie herum starben.!!

Dimensionen der Genesung

Aus der Darstellung der Traumafolgestorungen ergeben sich bereits die grundlegenden
Elemente eines Heilungsprozesses. Judith Herman fasst ihn in drei Schritte oder Pha-
sen, die jedoch nicht grundsatzlich linear ablaufen, sondern sich in immer neuen Variati-
onen wiederholen.!?

Zunachst ist es fur den Betroffenen elementar, den Ort der Gewalt zu verlassen und ei-
nen Raum zu finden, in dem er vor erneuter Gewalt sicher ist. Damit die Flucht nicht im
Ruckzug selbstgewahlter Isolation endet, bedarf es eines Raumes, in dem er sich von
Menschen umgeben weil3, die er als sicher erlebt. Er muss erfahren, dass diejenigen,
die ihm begegnen, die Machtspiele des Machtigeren nicht wiederholen, sondern ihm mit
Wertschatzung, Annahme und Solidaritat begegnen. Nur in einem solcherart als sicher

9 S.a.Augst, S. 158 f.

10 Christopher G. Frechette: Destroying the Internalized Perpetrator; A Healing Funktion of the Violent
Language against Enemies in the Psalms, in Becker, Dochhorn etc., Trauma and Traumatization, S.
72.

11 Erstmals systematisch beschrieben wurde das ,survivor-guilt-syndrome’ von William G. Niederland:
Folgen der Verfolgung: Das Uberlebenden-Syndrom, Seelenmord. Suhrkamp, Frankfurt am Main 1980
12 Herman, S. 215.



erlebten Raum kann ein Heilungsprozess beginnen. Heilung ist immer auch ein sozialer
Prozess, denn das Individuum und seine Mitwelt sind unaufléslich miteinander verwo-
ben.1® Nur im wohlwollenden Blick des Anderen finde ich zu mir.1* Die solidarische An-
teilnahme bezeugt die Realitat des Geschehenen und hilft dem an sich Zweifelnden,
sich neu in der Welt zu verorten.

In der Sicherheit einer solidarischen Beziehung wird es dem Betroffenen mdglich, die
zweite Phase des Erinnerns und des Trauerns zu beginnen. Zunachst geht es darum,
die Sprachfahigkeit in Bezug auf das Geschehene wieder herzustellen und die Frag-
mente der Erinnerungen zu einer annahernd koharenten Geschichte des Geschehenen
zu rekonstruieren.’® So wird das, was aus der Welt gefallen war, zurlickgeholt in die
Realitat des hier und jetzt gelebten Lebens. Unwiederbringlich Zerstortes kann in einem
Trauerprozess losgelassen werden. Das Geschehene kann zu einem Teil der personli-
chen, erzahlbaren Lebensgeschichte werden, die lebensschadigenden Deutungsmus-
ter, mit denen sich der Betroffene sein Uberleben erkauft hatte, verlieren ihre Macht und
werden ersetzt durch lebensforderliche Einstellungen wie Vertrauen, ein positives
Selbstbewusstsein und Dankbarkeit.

Daraus erwachsen in einem dritten Schritt die Wiedereingliederung in die Gemeinschaft
und der Aufbau einer neuen Identitat, die das Geschehene integriert hat und das eigene
Leben (wieder) eigenméachtig gestaltet. Nun wird es auch maéglich, eigene Schuldverstri-
ckung in das Geschehene oder Schuld, die aus den Folgen des Traumas erwachsen ist,
wahrzunehmen und Verséhnung mit der eigenen Geschichte zu finden.

Diese extrem verkurzte Darstellung konnte den Eindruck erwecken, dass der Weg aus
dem Trauma zurtick ins Leben eine inzwischen gut ausgebaute Stralde ist. Das Leben
ist jedoch weit komplexer als jede noch so differenzierte Theorie. Die Auswirkungen
traumatischen Erlebens sind so vielfaltig, wie es Wechselbeziehungen von biologi-
schen, sozialen und politischen Einflussfaktoren gibt. Genauso individuell sind die
Wege, die Menschen finden, um nach dem existentiellen Einbruch ihrer Lebensgewiss-
heiten wieder Ful® im Leben zu fassen. Die beschriebenen Grundelemente sind jedoch
so gut wie allen dieser Lebensgeschichten - individuellen wie kollektiven - gemein. Sie
lassen sich in den schriftlichen und miindlichen Auerungen von Menschen wiederfin-
den, die ihre Bewaltigungsversuche verbalisieren und reflektieren. So finden sich auch
in biblischen Texten zahlreiche Resonanzen zu den beschriebenen Aspekten des Hei-
lungsprozesses auf individueller oder kollektiver Ebene.

Die Aufstiegspsalmen als Weg aus der Tiefe des Traumas zu-
rick ins Leben

Im hebraischen Original sind die 15 Psalmen der kleinen Gruppe jeweils mit ni7ynn 1w
Uberschrieben, was sich mit ,Lied des Aufstiegs” wiedergeben lieRe.'® Diese

13 Augst, S. 151.

14 So schon Martin Buber in Ich und Du, Leipzig 1923.

15 Boase, Frechette (hrsg.): Bible through the Lens of Trauma, S. 6

16 Martin Buber Ubersetzt ,Ein Aufstiegsgesang® und gibt damit die Grundbedeutung des Stammes n'7v
meiner Ansicht nach am treffendsten wieder.



Aufwartsbewegung wird in unterschiedlichen Kontexten gedeutet!’, die nicht unbedingt
in Konkurrenz zueinander stehen mussen. Literarische Texte sind polysem, und gerade
biblische Texte lassen sich oft nicht auf eine historische Situation oder eine einzige Deu-
tung festlegen.*® So steht auch die Lesung der Aufstiegspsalmen als Heilungsweg aus
der Todesverfallenheit traumatischer Widerfahrnis zurlck in die Fulle und das Heil des
Lebens als ein Angebot neben anderen Lesarten. Wer sich darauf einlasst, kann die
Stationen auf dem Pilgerweg zum Leben mit den Betern der Psalmen durchlaufen, in
denen sich Gottes heilsame Lebensprinzipien entfalten und erfahrbar werden. Der aus
seinen bisherigen zerstorerischen Lebensbeziigen Gefllchtete kann sich darin neu ver-
orten, Orientierung fir seinen Lebens- und Leidensweg finden und in den
Heil(ung)sperspektiven Hoffnung und neue Zuversicht finden.

Klassischerweise wird der Wallfahrtspsalter in drei Untergruppen zu je 5 Lieder geglie-
dert.’® Diese Gliederung hat formal und inhaltlich ihre Berechtigung, dennoch nehme
ich auch eine andere Dynamik wahr, die sich in funf Dreiergruppen wie eine zweite Me-
lodie in oder unter der formal-inhaltlichen Gestaltung bewegt: eine Dynamik des Ankom-
mens und erneuten Aufbrechens, des zunehmenden Vertrauens in die Sicherheit der
neuen Welt und des Wiederaufbrechens der verstérenden Erinnerungen und Pragun-
gen, eine Dynamik, die sich in einer Spiralbewegung zu immer tieferen Ebenen der Hei-
lung und der Verortung in der neuen Wirklichkeit voranbewegt. Dabei korrespondieren
die erkennbaren Schritte oder Phasen der Heilung und Wiedereingliederung in die Ge-
sellschaft weitgehend mit den Abschnitten des Heilungsprozesses, wie ihn verschie-
dene Vertreter der Traumapsychologie beschreiben.?° In den unterschiedlichen Liedern
dieser Sammlung werden wir die drei grundlegenden Aspekte der Schaffung von Si-
cherheit, der Erinnerung und Neuinterpretation des Geschehenen, und der erneuten An-
knUpfung an das Leben wiederfinden. Dabei geht es nicht um ein einfaches lineares
Fortschreiten auf einem Highway zum Schalom. Vielmehr gleicht der Heilungsweg ei-
nem Herantasten an und Hineinwachsen in ein wiedergefundenes Leben, in dem sich
die Grundmotive auf den verschiedenen Ebenen immer neu realisieren.??

Stationen der Heilung

Der erste Vers des Einstiegspsalms, Psalm 120, steht wie eine Uberschrift (iber der ge-
samten Psalmengruppe: ,lch rief zu JHWH in meiner Not und er antwortete mir!“ Aus
der Perspektive des Ruckblicks auf seine Rettung und Heilung er- und bekennt der Be-
ter die heilsame Zuwendung JHWHSs in seinem Leben. Diese Erfahrungen werden in
vier Dreier-Gruppen entfaltet und mit einer fiinften Dreiergruppe abgeschlossen, die das
eigene Erleben in den weiteren Horizont der Geschichte Israels und des weltumspan-
nenden Segens Gottes einschreibt.

17 Eine Zusammenfassung der Deutungen z. B. bei Hossfeld, Zenger, Psalmen 101-150, S. 394-400.

18 Ulrike Bail, Gegen das Schweigen klagen, eine intertextuelle Studie zu den Klagepsalmen Ps 6 und Ps
55 und der Erzdhlung von der Vergewaltigung Tamars, Gutersloh 1998, S. 75.

19 Hossfeld, Zenger, Psalmen 101-150, S. 403.

20 Herman, S. 216.

21 Ingeborg Roessler, Krise, Trauma und Konflikt als Ausgangspunkt der Seelsorge, in: Wilfried
Engemann (hg.), Handbuch der Seelsorge, Leipzig 2009?, S. 361.



Flucht und Ankunft

Der Weg aus dem Trauma zuruck ins Leben beginnt mit einer Erkenntnis: Die Um-Welt,
die konkrete Gesellschaftsordnung und die Menschen, mit denen ich leben muss, brin-
gen mich um! Bilder der Gewalt und der Isolation beschreiben die ausweglose lebens-
bedrohliche Lage (Ps 120,4f),%? die der Dichter nicht mehr langer vor sich selbst ver-
leugnen kann. Lange hat er sich bemuht, konstruktive Wege zu finden, die Konflikte mit
seinen Nachbarn zu I6sen, doch niemand geht darauf ein. Im Gegenteil - je mehr er
sich um ein friedvolles Zusammenleben bemuht, desto gewalttatiger und zerstérerischer
wenden sich seine Feinde gegen ihn (Ps 120,7).

Menschen, die sich in gewaltvollen und missbrauchlichen Verhaltnissen befinden, be-
muhen sich oft lange Zeit, die Situation mdglichst ertraglich zu gestalten und den oder
die Tater zu beschwichtigen, denn sie erleben, dass ihr eigenes Ergehen vom Wohlwol-
len der Machtigen abhangig ist, die ganz gezielt jede Freiheitsbewegung ihrer Opfer
verhindern.?® Eine Ablosung aus der Abhangigkeit ist schwer, zumal viele keinen Zu-
gang zu einem anderen Lebensumfeld haben. Hier braucht es zuallererst ein alternati-
ves Beziehungsangebot, das Lebensraume aufderhalb der manipulativen Verhaltnisse
eréffnet, Raume, die von Annahme und Vertrauen anstatt von Angst und Manipulation
gepragt sind.?* Der Psalmdichter hat seinen ersten Ansprechpartner auRerhalb der ge-
walttatigen Strukturen seines Umfelds in JHWH gefunden (Ps 120,1). Gott erweist sich
als der ideal(typisch)e Beziehungspartner, da er allein aul3erhalb aller zerstérerischen
Dynamiken (,Sunde”) steht, in die sich jeder Mensch unentrinnbar verstrickt findet. Im
Laufe des Heilungsweges werden sich auch heilsame Beziehungen zu Menschen ent-
wickeln, soweit diese als Gottesgemeinschaft den Schalom verwirklichen, indem sie
Gottes heilsame Beziehungsmuster in konkrete Lebensgestaltung umsetzen.

Auf dem Weg vom Kriegsland zum Friedensland, wahrend der bangen Suche nach ei-
nem sicheren Ort, an dem Heilung maoglich ist, erlebt sich die Flichtende von Gott um-
geben und bewahrt (Ps 121). Schon bevor sie an einem konkreten Ort angekommen ist,
erlebt sie die Sicherheit der Begleitung und Bewahrung Gottes, dessen unermudliches
Wachen ihr vielfach zugesprochen wird (V. 3-8). So wird Gott selbst zum gesuchten si-
cheren Ort. Dennoch ist die konkrete menschliche Ermutigung der Gemeinschaft essen-
tiell: Ohne die einladende Aufforderung in Ps 122, sich der Reisegesellschaft anzu-
schlielen (V. 1), hatte es die Aufbruchswillige trotz aller Sehnsucht nach Veranderung
wohl nicht gewagt, sich auf den Weg zu machen. Doch nun ist sie angekommen am Ziel
all inrer Hoffnungen: Jerusalem, der Stadt, in der Gott wahrnehmbar gegenwartig ist, in
der sich die Gemeinschaft derer trifft, die ihn verehren, und wo gerechte Richter Recht
sprechen (V. 2-5). So wird schon zu Beginn des Heilungsweges deutlich, wie wichtig
neben der Begleitung durch wohlwollende Personen - Gott oder Menschen - die offentli-
che Wahrnehmung und Anerkennung des geschehenen Unrechts und Schritte zu einem
gerechten Urteil gegen die Tater sind. Ein sicherer Ort kann nur dort sein, wo dem von
Unrecht und Gewalt Gezeichneten Gerechtigkeit widerfahrt. Nur da, wo das Unrecht
beim Namen genannt wird und man sich um Ausgleich und Entschadigung bemuht,

22 ps 120,4f
23 Herman, S 107 — 134.

24 Herman, S. 183-213: ,Eine heilende Beziehung".



kann echter Friede (Schalom) entstehen.?®> Heilung und heilsames Leben ist nur in ge-
rechten Strukturen maoglich. Der Aufruf des Psalmbeters, Jerusalems Frieden zu su-
chen,?8 halt das Bewusstsein wach, dass der Friede in dieser Welt auch in der Gemein-
schaft der Gottesmenschen immer gefahrdet bleibt. Es bedarf standiger Wachsamkeit,
damit Gemeinde Gottes ein sicherer Ort bleibt und die lebenszerstérenden Dynamiken
der Sunde nicht wieder und wieder auf die subtilsten Weisen in die Gemeinschaft ein-
dringen und Gottesdienst und menschliches Miteinander korrumpieren.

Stabilisierung, Erinnerung und Neubewertung

Auch wer der Gewalt entkommen und an einem aul3erlich sicheren Ort angekommen
ist, wird langst noch nicht von der Gesellschaft aufgenommen. Vielmehr schlagen dem
Gefluchteten haufig Misstrauen, Ablehnung, ja Verachtung entgegen. Das Fremde ist
bedrohlich, das offensichtliche Scheitern seines Lebensglicks stellt die Selbstverstand-
lichkeit des Wohlergehens derer, die ,es geschafft haben®, in Frage. Solche Erfahrun-
gen verstarken die in der Gewaltsituation erlernte Selbstabwertung weiterhin.?” In die-
ser Erfahrung dulRerster Verlassenheit ist es wieder Gott, an den sich die Hilfesuchende
wendet als dem Herrn, der flr das Ergehen seiner Abhangigen verantwortlich ist und
der ihnen in Solidaritat gegen ihre Verfolger beisteht (Ps 123).

Erst aus der Sicherheit des annehmenden, solidarischen Blicks und der aktiven In-
schutznahme ist ein erstes heilsames Wahrnehmen der verstérenden Erinnerungen
moglich. Psalm 124 spiegelt in seiner eruptiven Intensitat das Phanomen der Flash-
backs, wenn sich Momentaufnahmen des Geschehenen in Form von Bildern, Kérperer-
innerungen oder emotionalen Regungen unvermittelt und immer wieder aufs Neue
schmerzhaft ins Bewusstsein drangen. Oft lassen sich die realen Geschehnisse (noch)
nicht konkret benennen, doch in den Bildern, die der Psalm anbietet (V. 4f),%® kann sich
der Betroffene wiederfinden und erste Worte flir das finden, was ihm geschah und was
es mit ihm machte. Die bisher verschlossenen Kanale der Kommunikation 6ffnen sich,
die Perspektive weitet sich und der Betende entdeckt im Ruckblick, dass der letzte Aus-
gang des Ereignisses nicht der eigene Untergang, sondern die wundersame Rettung
war: ,Du, Gott, warst ja da und hast uns gerettet!* (V. 6f).

So erhalt die Gewalterfahrung eine neue Deutung. Die qualenden Erinnerungen, die
den Uberlebenden bisher in der Vergangenheit verhafteten, verlieren ihre Macht, denn
es wird klar: Ja, die Katastrophe hat stattgefunden, aber sie war nicht das Ende. Durch
die Rettung hat Gott neue Lebensperspektiven eréffnet.?® Aus den Flashbacks, in

25 Jurgen Moltmann nennt dies das ,Recht des Erbarmens*, durch das ,die Entrechteten zu ihrem Recht
kommen und die Ungerechten zur Gerechtigkeit bekehrt werden®. S. Geist des Lebens. Eine
ganzheitliche Pneumatologie, Miinchen 1991, S. 155. Daher ist ,Frieden ... eine Frucht der
Gerechtigkeit.” (S. 156). Dorothee Solle, Eine andere Welt ist méglich, in: Frank Crisemann, Marlene
Crisemann, Claudia Janssen et. al (hrsg): Dem Tod nicht glauben. Sozialgeschichte der Bibel,
Giitersloh, 2004, S. 20.

%6 Ps 122,6-9

27 Frechette, Destroying, spricht hier vom ,internalisierten’ Tater, wenn die erlebte Abwertung durch den
Gewalttater ins eigene Selbstbild Gbernommen wird.

28 Todliche Wasserfluten; V6: Raubtiere; V7: Vogelsteller
29 |ch denke, wir dirfen hier Anklange an das Auferweckungsgeschehen des Neuen Testaments

vernehmen. Die Betroffenen haben nicht nur ,Uberlebt”, sie erhalten von Gott eine ganz neue
Lebensperspektive. In der traumatischen Erfahrung ist ganz real etwas gestorben, von dem in Trauer



denen der Uberlebende in der endlosen zerstorerischen Wiederholung des Gewaltge-
schehens feststeckte, wird heilsame Erinnerung an die Rettungserfahrung.*° Die Er-
kenntnis, dass Gott aus der Todesgefahr befreit hat, entzindet Hoffnung, dass dieser
Gott auch weiterhin gegen die Ubergriffe der Machtigen beistehen und ihren Machen-
schaften zu seiner Zeit ein Ende bereiten wird (Ps 125,3). Indem diese Uberzeugung
Teil der Lebenseinstellung wird, gewinnt der Betroffene neue Stabilitdt und kann Resili-
enz gegen zukiinftige Verlusterfahrungen entwickeln.3!

Sich in den Schalom einliben - Resilienz entwickeln

Die folgende Dreiergruppe ist gerahmt von dem Wunsch ,Friede Uber Israel® (Ps 125,5
u. 128,6). Sie entwirft das Idealbild einer Gesellschaft von Menschen, die ihr Leben im
Schalom Gottes gestalten. Der Gefluchtete ist angekommen im Friedensland und ent-
deckt nun: So funktioniert das Leben hier! Der anfangliche Uberschwang der Begeiste-
rung und Dankbarkeit Uber die Rettung muss in eine bodenstandige Verhaftung im Alltag
Ubergehen, wenn der Gerettete im neuen Land Ful® fassen will (Ps 126). Die grol3e
Wende, welche die Rettung brachte, illustriert zugleich das Prinzip des alltaglichen Schaf-
fens: So wie Gott durch die Rettung aus der Todesnot Leben und Jubel wirkte (V. 1-3), so
schafft er auch in den Mihen des Alltags Friichte des Alltags zum téglichen Uberleben
(V. 5f). Das Prinzip gelingenden Lebens liegt nicht im rastlosen Richtig-Machen (Ps
127,2), ein Gedankenmuster, das sich in vielen Menschen eingebrannt hat, deren Leben
davon abhingen, den Ubermachtigen Gewalthaber zufrieden zu stellen. Nun durfen sie
entspannen — und schlafen!3®? — im Vertrauen, dass Gott dem eigenen Schaffen die
Fruchte wirkt, die dem Arbeitenden seine Versorgung und seinen verdienten Platz in der
Gesellschaft sichern (V. 3-5). Die Basis allen Glicks ist dabei die ,Furcht des Herrn“ (Ps
128,1):33 sich vertrauensvoll in die Abhangigkeit von Gottes versorgender Treue geben
und sein Leben entsprechend gestalten. Dann wird Gott selbst dafir sorgen, dass die
Arbeit nicht umsonst ist, dass heilsame Beziehungen das Leben erfrischen und dass das
eigene Schaffen in seinen gottgeschenkten Frichten in eine weite Zukunft hinein weiter-
lebt (Ps 128,6).

In die Tiefe

Nach den heilvollen, geradezu idyllischen Bildern der vorigen Psalmen setzt der vierte
Zyklus unvermittelt mit unerwarteten und verstorenden Bildern der Unterdrickung und
Ausbeutung ein. Die Erinnerung an erlittene Gewalt wirkt wie ein Ricksturz in die

Abschied genommen werden darf, doch die Uberlebenden miissen ihr weiteres Leben nicht als ein
ewig gezeichnetes Opfer, als eine Art Zombie, irgendwie vor sich hin existieren. Gott eroffnet ihnen
eine neue Dimension des Lebens, schon im Hier-und-Jetzt, die das Trauma integriert und zugleich das
eigene, gewordene, verletzte Sein transzendiert auf den Gott des Lebens hin, der auRerhalb aller
Dynamiken der Suinde und des Todes steht.

30 Renate Jost, Debora in der neuen Welt. Trauma, Heilung und die Bibel, in: Criisemann, Janssen et. al
(hrsg.): Dem Tod nicht glauben, S. 288.

31 Die Funktion biblischer Narrative fiir die Entwicklung von Resilienz gegen erneute Traumatisierung
beschreiben Frechette und Boase in Bible through the Lens of Trauma, S. 15.

32 Schlafstérungen als eine Form des Hyperarousal, des auf Dauer gestellten Alarmzustands des
Kdrpers, sind eines der typischen Symptome einer Traumafolgestérung. S. Herman, S. 56-58.

33 Ps 128,1



Vergangenheit — das klassische Beispiel eines Flashbacks. Hier, wie schon in Ps 124,
wird Israel aufgefordert, das Furchtbare auszusprechen (Ps 129,1; vgl. 124,1). Dadurch,
dass das Unsagbare in Worte gefasst wird, kann die erstarrte Erinnerung aufgebrochen
werden fur einen neuen Blick auf das Geschehene, der nun nicht mehr im immer wieder
gleichen Erleben des Ausgeliefertseins stecken bleibt, sondern das Rettungshandeln
Gottes erkennt, der den Geschandeten Gerechtigkeit verschafft. Daraus gewinnt der Ge-
rettete endlich Kraft, sich von seinen Peinigern radikal abzugrenzen, indem er ihnen je-
den Segensgruly, jeden Wunsch nach Vermehrung ihrer zerstérerischen Wirkmacht ver-
weigert (Ps 129,8).

Nachdem so die Dynamik der Gewalt im aufderen Erleben ein Ende fand, kann sich der
Blick nach innen wenden. Die Schuld der Tater ist benannt und der Gerechtigkeit Gottes
Ubergeben. Der Blick wird frei flr die eigene Verantwortung am Geschehen (Ps 130, bes.
V. 3). Diese kann in einer Form von mehr oder weniger subtiler Kooperation mit den Ge-
walttdtern um des eigenen Uberlebens willen3* liegen, oder auch darin, dass die in der
traumatischen Situation eingebrannten Bewaltigungsmechanismen dazu flihrten, dass
die Betroffene sich und anderen Schaden zufiigte.3®> Kein Mensch ist nur Tater oder nur
Opfer. Zur Wirde des menschlichen Lebens gehdrt zentral die Verantwortung fur eigene
Schuld.*® So suchen und finden die Beter nach der Schaffung des Schalom im AuRen
durch das gerechte Eingreifen Gottes nun auch den Schalom im Innen in der Zusage der
gnadigen Erlésung von aller Schuld (Ps 130,4.7-9). Am Ende muindet diese zweite
.-Runde“ der Erinnerung und Aufarbeitung in das Bild des gestillten (oder abgestillten)
Kindes auf dem Schol} der Mutter (Ps 131,2), das sich auf das ihm Eigene und Mogliche
beschrankt im gewissen Vertrauen, dass die Mutter es in seiner Verwundbarkeit schitzen
und versorgen wird.

Verankerung

Jedes individuelle Leben ist unaufloslich verflochten mit seiner Mit-Welt, mit den Men-
schen der eigenen Lebenszeit, aber auch mit den Generationen vor ihm, so dass Trau-
mata Uber Generationen hinweg tradiert werden kénnen.3’ Individuelle Identitat speist
sich immer auch aus dem Eingebundensein in die kollektive Identitat der Familie, der
Volksgruppe oder der Zugehdrigkeit zu spezifischen Gemeinschaften, wobei die als Kol-
lektiv durchlebten Traumata zur Identitatsfindung beitragen kénnen.®8 So sucht der
Uberlebende, der seine alte Identitat verlor, nach einem Ankniipfungspunkt in der gro-
Reren Geschichte, in der er sich verorten kann und von woher er Ruckversicherung und
Hoffnung gewinnen kann. Ein Ankerpunkt, an dem Israel durch alle Verlusterfahrungen
hindurch festhielt, war Gottes Zusage an David, dass er sein Volk um seines erwahlten
und gesalbten Kdnigs willen nicht verlassen wird. An dieses Versprechen erinnern die
Halt Suchenden ihren Gott (Ps 132,1) und sie erhalten eine Antwort: ,Erwahit hat JHWH

%4 Herman, S. 110 ff.

35 Augst, S. 199.

36 Augst, S. 201.

37 Michaela Huber, Reinhard Plassmann (hrsg.), Transgenerationale Traumatisierung, Paderborn 2012;

38 Frechette und Boase: Defining ,,Trauma“ as a Useful Lens for Biblical Interpretation, in Boase,
Frechette (hrsg.): Bible through the Lens of Trauma, S. 8.



die Stadt Zion ... Dies ist meine Ruhstatt fur immer und ewig, hier will ich wohnen, ja,
ich habe sie begehrt.” (V. 13). Gott sichert seine Leben spendende und Leben erhal-
tende Gegenwart zu bis in alle Ewigkeit (V. 3). Daraus flie3t der Segen, der in Leben
mundet, dessen Ende nicht abzusehen ist (Ps 133,3). In der Zusage Gottes, dass er
den Seinen seine schutzende und segnende Gegenwart niemals entziehen wird, findet
der Genesende die letzte Sicherheit, dass sein Leben in Ewigkeit bewahrt ist. Dieser
Segen flieldt als ein wechselseitiger Strom zwischen ihm und seinem Gott hin und her
und stromt weiter in die gesamte Schopfung (Ps 134).3°

Resonanzen mit der Traumatologie?°

Die ersten drei Zyklen der Aufstiegspsalmen kdnnen grob den drei Heilungsschritten
nach J. Herman zugeordnet werden, auch wenn innerhalb jedes Zyklus jeweils auch As-
pekte anderer Bewaltigungsphasen vorkommen. Aus der gewonnenen Sicherheit in ei-
nem geschutzten Alltag heraus leitet der vierte Zyklus in eine vertiefte Aufarbeitung, die
zu einer tieferen Verortung in der Gegenwart und damit zu erweiterter Handlungskom-
petenz und der Ubernahme von existentieller Verantwortung fiir das Gelingen des eige-
nen Lebens fiihrt. Im flinften Zyklus schreiben sich die Uberlebenden in die ihr eigenes
Leben transzendierenden Kontexte der Geschichte und des Gottesdienstes ein und ge-
winnen dadurch einen Ausblick, der ihren Lebenssinn (iber das eigene Uberleben hin-
aus in die Verortung in der gesamten Schopfung und in einer Zukunft Gbersteigt, in der
Leben nie wieder durch einen gewaltsamen Abbruch beendet werden wird.

Noch eindrucklicher als eine lineare Zuordnung der Ablaufe scheinen mir die engen
Korrespondenzen einzelner Motive der Psalmen mit verschiedenen Aspekten von Trau-
matherapien, von denen ich nur einige ausgewahlte kurz anrei3en kann.

Stil

Bis auf Ps 132 sind alle Lieder auffallig kurz. Sie werfen scharfe Schlaglichter auf kon-
krete Aspekte des Aufstiegswegs und spiegeln darin das Welterleben von Menschen wi-
der, die einer Todeserfahrung entkommen sind: In der Grenzerfahrung ist die Koharenz
allen Geschehens zerfallen. Aktuelle Ereignisse wechseln unvermittelt mit Erinnerun-
gen, Befurchtungen und Hoffnungen. Die Lieder nehmen dieses Schwanken zwischen
Tod und Leben, die abrupten Umschwiinge von Wahrnehmungen und Stimmungen mit
zum Teil verstérenden Bildern auf und ringen darum, diesem Erleben erneut Koharenz
und Sinn zu geben, indem sie es immer wieder auf den Einen beziehen, der aulerhalb

39 Der Segen als dynamische Bewegung zwischen Gott, den an lhn Glaubenden und der Welt wird be-
sonders deutlich, wenn man die Bedeutungsspanne von 71 ernstnimmt, die zwischen ,segnen® und
.loben® oszilliert.

40 Die Komplexitat der dargestellten Aspekte geht sicherlich hier und da tiber die konkrete Aussage der
besprochenen Psalmentexte hinaus, die ja aus ihrer jeweils individuellen Situation erwachsen. Gleich-
zeitig evozieren sie das groRere Bild, das die Bibel von Gott und seinem Handeln mit dieser Welt
zeichnet und das bei der Darstellung der mit der Traumatologie resonierenden Aspekte immer mit-
schwingt, ohne dass ich es jeweils ausfiihren kann. Um der Klarheit willen vor allem im Hinblick auf die
Konsequenzen fir die Praktische Theologie wollte ich auf die kurzen Zusammenfassungen jedoch
nicht verzichten. Wer hier weiterdenken mdchte, sei auf die oben angegebene Literatur verwiesen.



der Dynamik steht und bleiben wird, und der darum der einzige sichere Bezugspunkt ist,
an dem der aus der Welt Gefallene anknupfen und Orientierung gewinnen kann.

Der sichere Ort

Der erste Schritt aus der Todeswelt des Traumas zurlck ins Leben ist das Finden und
Aufsuchen eines sicheren Ortes. Dabei ist die Geflichtete darauf angewiesen, dass an-
dere ihm diesen Ort bereiten. Ein sicherer Ort besteht letztlich in sicheren Menschen,
die Begegnung ermdglichen, ohne dass sich Erfahrungen von Manipulation und Gewalt
wiederholen; Menschen, die verlasslich sind und die zutiefst Verunsicherten nicht wie-
der in ihrer Ohnmacht allein lassen.

Im Deuterahmen des judisch-christlichen Glaubens kann Gott zum idealtypischen siche-
ren Ort werden. Dafir stehen die vielen Bilder des Schutzes und der Geborgenheit, die
den gesamten Psalter durchziehen und in unserer Psalmengruppe vor allem in Ps 121
u.125 zum Tragen kommen. In Gottes liebevoll zugewandtem Blick erlebt die Ausge-
grenzte und Erniedrigte, dass ihr Leid und ihr Schmerz solidarisch wahrgenommen wer-
den. Gottes wohlwollend zugewandter Blick verheiRt Leben.*! In einer heilsamen Be-
ziehung, sei sie therapeutischer oder anderer Natur, muss das Erleben eines erneuten
Machtgefélles auf Kosten des Hilfesuchenden unbedingt vermieden werden.*? Insofern
ist Gott der ideale Therapeut, denn er hat keine Bedurfnisse, die er auf Kosten der Men-
schen befriedigen musste. Im Gegensatz zu menschlichen Helfern, deren Altruismus
nie vollig frei von — bewusstem oder unbewusstem — Eigennutz ist, kann Gott der Be-
durftigen vollig selbstlos mit tatkraftiger Solidaritat beistehen. In diesem Schutzraum
kann die Gefllichtete Entspannung und erholsamen Schlaf finden, das auf bestandige
Wachsamkeit und Abwehr programmierte innere System zur Ruhe kommen. Zugleich
spricht Gott ihr, der bisher jede Eigeninitiative verwehrt war, Verantwortung fur ihr Leben
in einem sicheren Rahmen zu: Das Haus will mit menschlichen Handen gebaut, die
Stadt von menschlichen Wachtern bewacht werden. So ermachtigt er sie erneut zur ver-
loren geglaubten Selbstwirksamkeit.*?

Heilsame Beziehungen

Gott als der sichere Ort findet seine wirksame Verwirklichung in der Gemeinschaft de-
rer, die ihn in ihrer Mitte verehren und ihr Leben nach seinen guten Lebensregeln der
Gerechtigkeit des Erbarmens** gestalten. Heilung kann nicht in der Isolation stattfinden.
Der Mensch ist ein relationales Wesen und Heilung immer auch ein relationaler Pro-
zess™®, ein interaktiver Vorgang zwischen dem Individuum und dem Kollektiv, dem es
angehort.*® So Uberlagern sich in den Psalmen die Ich- und Wir-Perspektiven. Die

41 Frank. Criisemann, Der Gewalt nicht glauben, in: Criisemann, Janssen et. al (hrsg): Dem Tod nicht
glauben, S. 263.

42 Herman, S. 18.

43 Herman, S. 184.

44 Nach Moltmann, Der Geist des Lebens, S. 155.

45 Augst, Auf dem Weg, S. 169.

46 Frechette und Boase: Defining ,, Trauma“ as a useful Lens, S.15.



individuelle Geschichte ist vielfach verwoben mit der Geschichte der Glaubensgemein-
schaft.4’

Gerechtigkeit

Neben dem sicheren, vor weiterer Gewalterfahrung schitzenden Ort in der heilsamen
Gemeinschaft sind Erfahrungen von Gerechtigkeit und Solidaritat entscheidende Vo-
raussetzungen flr den Heilungsprozess.*® Unterstiitzende Begleitung erschopft sich
nicht im neutralen Wahr- und Ernstnehmen des Berichteten, sondern ist parteiisch, stellt
sich ausdrucklich auf die Seite des Opfers und bezeugt damit, dass das Unrecht wirk-
lich geschah.*® Viele Betroffene zweifeln aufgrund von Scham oder der Internalisierung
der Taterlogik daran, dass ihnen wirklich oder in diesem AusmafR Unrecht geschah.>°
Indem Gott selbst durch sein Rettungshandeln zeigt, dass er fir sie ist, sie aus der Ge-
walt befreit und damit seine Solidaritat mit den Opfern gegen alle Rechtfertigungsversu-
che der Tater bezeugt, versichert er sie auch ihres Rechts auf Gerechtigkeit.>!

Rescripting — neue Deutehorizonte erschlieBen

Indem das traumatisch fragmentierte Geschehen erinnert und in eine grofere Erzah-
lung eingebettet wird, kann es eine neue Deutung erfahren. Hier liegt vielleicht der
nachhaltigste Beitrag, den der judisch-christliche# Glaube zur Uberwindung traumati-
schen Erlebens und seiner Folgen anbieten kann.5? Die erzahlende Erinnerung an das
Geschehen kann aus der erstarrten Verhaftung im vergangenen Gewaltgeschehen 16-
sen und den Blick 6ffnen fur andere Erfahrungen der Vergangenheit und der Glaubens-
gemeinschaft, Erfahrungen der Rettung, der Befreiung und des gesegneten, gelingen-
den Lebens. Indem so die zerstorerische Erinnerung eingebettet wird in die groRere Ge-
schichte der Treue Gottes zu seinem Volk, die bis heute andauert, wird auch die Erinne-
rung rekonstruiert als Teil der umfassenden Geschichte Gottes mit dem Einzelnen und
seiner Gemeinschaft. Indem die qualende Erinnerung als integraler Teil der eigenen Ge-
schichte in die Gegenwart geholt wird, 6ffnet sich die Gegenwart selbst fur die Zukunft,
denn der Gott, der rettet und segnet, ist in Ewigkeit derselbe. Die utopisch anmutenden

47 Hossfeld, Zenger, Psalmen 101-150, S. 403f.

48 Herman, S. 286.

49 Herman, S. 186.

50 Frechette, Destroying the Internalized Perpetrator, S. 78.

51 Geradezu eingefordert wird Gottes Solidaritat mit den Unterdriickten in den ,Gerechtigkeitspsalmen®,
wie Zenger die sog. Feind- oder Rachepsalmen bezeichnen méchte, die mit ihren drastischen Bildern
vor Gott Gerechtigkeit angesichts des himmelschreienden Unrechts dieser Welt einklagen und ihm die
konkrete Ausfihrung des Gerechtigkeit herstellenden Gerichtshandelns Uberlassen. S. Erich Zenger,
Gewalt (iberwinden. Perspektiven des Psalmenbuchs, in: Klara Butting, Gerard Minnaard, Thomas
Nauerth, Christian Reiser (hrsg.): Trdume einer gewaltfreien Welt, Wittingen 2000, S. 51.

52 Michael Meyer-Blanck spricht davon, dass (traumatische) Erlebnisse durch theologische Deutung zu
Erfahrungen werden kdnnen, zu ,gedeutete[n], verarbeitete[n] Erlebnisse[n].“: M. Meyer-Blanck,
Traumatische Erlebnisse: Theologische Reflexionen, in: WZM 52/2000, S. 68-77. S. a. Augst, S. 192-
197. Dabei kann es nicht darum gehen, dem sinnlosen Gewaltgeschehen quasi gewaltsam einen Sinn
zuschreiben zu wollen (Augst, S. 197). Gerade angesichts des leidenden Christus am Kreuz, der das
sinnlose Leid der Welt am eigenen Leib auf sich nahm und aushielt, kbnnen wir mit den Betroffenen
die ganze Wucht des Unsagbaren aushalten, ohne Abkirzungen in Scheinerklarungen und billigen
Trost nehmen zu mussen (Meyer-Blanck, S. 76). Vor diesem Hintergrund ware Religion letztlich nicht
als Kontingenzbewaltigung, sondern als Kontingenzbearbeitung zu verstehen (Augst, S. 24f).



Bilder eines bewahrten und gesegneten Lebens bilden heilsame Gegenbilder zu den
Bildern des Schreckens, sie starken den Lebenswillen und die Hoffnung. In diesem
Sinne darf man wohl auch die idealtypischen Schilderungen gelingenden Lebens in den
Aufstiegspsalmen lesen: heilsame Imaginationen des Lebens, wie es von der Schop-
fung her gemeint war, wie es im Prozess der Heilung ansatzweise erfahren wird und wie
es in Gottes Gnade einmal wieder vollkommen sein wird.>3

Wer auf diese Weise im Schalom angekommen ist, wie die ersten Lieder des Auf-
stiegspsalters reflektieren, dessen Augen 6ffnen sich zunehmend fir das segnende
Handeln Gottes im eigenen Leben und im Leben der Gottesgemeinschaft. Aus der
Wahrnehmung von Gottes Leben schaffendem und Leben erhaltendem Handeln wachst
eine Zukunftsperspektive, eine sinngebende Hoffnung Uber das eigene Leben und
Uberleben hinaus. Der dem Tode Entkommene erlebt, dass er selbst Teil des Leben
schaffenden Segensstroms Gottes ist, der von ihm aus in die gesamte Schopfung und
die unendliche Zukunft stromt.

Impulse fur die praktische Theologie

Noch kurzer als die Darstellung der Resonanzen zwischen dem Aufstiegspsalter und
der Traumatherapie mussen einige Impulse ausfallen, die sich hieraus fur die Prakti-
sche Theologie ergeben.>* Ich mochte sie in einer Reihe von Anfragen an unsere Ge-
meindepraxis formulieren:>®

Wo bieten wir sichere Orte fiir Uberlebende? Faktisch erfahrt gerade in Verkiindigung
und Seelsorge haufig der Tater mehr Zuwendung und Solidaritat, wo sich die Verkundi-
gung auf den Zuspruch der Stindenvergebung beschrankt®® oder wo Betroffene vor-
schnell zur Vergebung aufgefordert werden, ohne dass sie selbst in ihrem Leid und ih-
rem Beschadigtsein in seinem ganzen Ausmaf vorkommen dirfen.>” Dies flihrt immer
wieder dazu, dass sich die Opfer von Gewalttaten entweder erneut den Gewaltstruktu-
ren beugen oder dass sie um des eigenen Uberlebens willen die Gemeinde verlassen
(mussen), anstatt in der Gemeinschaft der Gottesleute eine heilsame Solidargemein-
schaft gegen die Machte des Todes zu finden.®

Aus den Aufstiegsliedern erkennen wir, dass es keinen Segen ohne den Schalom, kei-
nen Schalom ohne Gerechtigkeit gibt. Der Weg zum Heilwerden - des Einzelnen wie
der Gemeinschaft - beginnt mit der 6ffentlichen Wahrnehmung des Unrechts als Un-
recht, mit der Parteilichkeit fur die Geschadigten und dem Anspruch an die Tater,

53 Jost, Debora, S. 284 spricht von der Kraft utopischen Denkens als einer Form des Widerstands gegen
die gewalthaften Realitaten der gegenwartigen Welt.

54 Ausflhrlich bei Augst, S. 156-207.

55 Selbstverstandlich sind hier immer die Grenzen des der Seelsorge Moéglichen im Blick zu behalten und
zu wahren. S. Augst, S. 207.

56 S. dazu auch Moltmanns Hinweis auf die Unterscheidung zwischen ,rechtfertigender’ und ,Recht
schaffender’ Gerechtigkeit Gottes. Geist des Lebens, S. 142

°" Andrea Bieler, Psalmengottesdienste als Klagerdume fir Uberlebende sexueller Gewalt. Poimenische
und liturgische Uberlegungen, in: Evangelische Theologie 60,/2, 2000, S. 121.

58 Cornelia Faulde: Wenn frihe Wunden schmerzen. Glaube auf dem Weg zur Traumaheilung, Mainz
2002, S. 156.



Verantwortung fir ihre Taten und deren Folgen zu Gbernehmen.®® Erfahren Betroffene
in unseren Gemeinden echte Solidaritat, die Emporung uber das geschehene Unrecht
nicht beschwichtigt, sondern sich in tatigem Einsatz fir Gerechtigkeit konkretisiert?60

Wo bietet die Gemeinde Raum zum Erinnern, zur Klage, zur Trauer? Wo darf das offen-
sichtlich Sinnlose ausgesprochen werden und findet empathische Mit-Trager? Wo sind
die Zeugen, in deren zugewandt wahr-nehmendem Blick das Geschehene Uberhaupt
erst als real begriffen und bearbeitet werden kann? Signalisieren wir neben dem An-
spruch des Glaubens und der Erwartung eines gelingenden Lebens im Segen Gottes
auch den Zuspruch der Gnade, indem wir konkrete Barmherzigkeit mit den Grenzen ei-
nes dauerhaft geschadigten Daseins iben? Geben wir auch den Geschwachten und
Begrenzten angemessene Moglichkeiten zur selbstbestimmten Beteiligung, anstatt sie
in die Randzonen diakonischer Einrichtungen abzuschieben?

Wo bieten wir Rdume, die Erinnerung des vergangenen Geschehens in die grol3e Ge-
schichte der Zuwendung Gottes zu seinen Menschen einzuschreiben? Wir brauchen Er-
zahlungen von der Treue des segnenden Gottes, in denen sich der heimatlos gewor-
dene Mensch bergen kann. Wir mussen wieder die groRen Geschichten erzahlen, die
ungefiltert von den Schrecken der Todesverfallenheit sprechen, denen aber immer die
Befreiungserfahrungen®? folgen und die den Ausblick in eine heile, lebenswerte Zukunft
eroffnen.

Dies sind nur einige Anregungen, wie Gemeinde Gottes (wieder) ein Raum werden
konnte, in dem von Gewalt Betroffene und Gezeichnete eine Neubewertung ihrer Erfah-
rungen im Horizont des Glaubens an den Gott des Lebens vornehmen kénnen, der flr
sie ist. Inzwischen hat die Theologie u. A. die Klagepsalmen als Raume fur traumati-
sierte Menschen in Seelsorge und Liturgie entdeckt.®? Die Aufstiegspsalmen kénnen
das Repertoire erweitern und den Bildern der Klagepsalmen neue Dimensionen zufu-
gen. Neben die flashbackartigen Bilder erlittener Gewalt stellen sie Bilder des gelingen-
den Lebens als ,Flash-aheads®, die Resilienz gegen neue Bedrohungserfahrungen star-
ken kdénnen und das eigene, begrenzte und beschadigte Leben auf die Zukunft hin
Ubersteigen.

Abstract

In recent years the subject of trauma, its effects and ways of coping has found its way
into theological studies as a new hermeneutical key to notoriously “difficult” passages.
This has also led to the discovery of a variety of biblical texts as resources for dealing
with the consequences of traumatic experiences. Using insights from trauma therapy
the author reads the small group of Psalms 120-134, the so-called Psalms of Ascent, as

59 Hier kann z. B. das leidenschaftliche Eintreten der Propheten fir die Abgehangten und Ausgebeuteten
ein biblisches Resonanzfeld bieten. S. a. Augst S. 205.

60 Selbstverstandlich ist dabei die Privatsphéare Betroffener unbedingt zu wahren und eine 6ffentliche
Thematisierung konkreter Geschehnisse nur auf deren ausdriicklichen Wunsch und in enger Abspra-
che anzustoRen. Doch schon eine gelegentliche allgemeine Wahrnehmung von Unrecht und der Zu-
spruch von Gottes Solidaritat und Beistand kann Raume 6ffnen, in denen die Beschadigten und Be-
schamten erleben: Hier darf ich sein!

61 Zum Verstandnis von ,Erlésung” als ,Befreiung“ s. Moltmann, Geist des Lebens, S. 111-117.

62 3. z. B. Andrea Bieler, Psalmengottesdienste als Klagerdume fiir Uberlebende sexueller Gewalt.
Poimenische und liturgische Uberlegungen, in: Evangelische Theologie 60,/2, 2000, S. 117-130.



a way of escape, healing and new orientation after a profound experience of near-
death. After presenting several striking resonances between the psalms and different
aspects of traumatology, she offers some proposals as to how the church might become
a healing environment for survivors.



