Aufbruch und Segen

Gebet: , Gott, du bist Anfang und Ende, Schépfer und Bewahrer allen Lebens. Du begleitest uns in
jeder Lebenslage, bei jedem unserer Schritte, in jedem Moment. Die meiste Zeit nehmen wir das gar
nicht wahr, weil wir so beschdftigt sind mit dem, was wir planen und tun und erleiden. Bitte éffne uns
immer wieder die Augen ddfiir, dass du da bist und wirkst, und éffne uns jetzt die Ohren und die
Herzen fiir das Wort, das du fiir jeden von uns in diesem Moment seines Lebens bereit hast. Amen.”

Gibt es flr euch Bibeltexte, die sind beim ersten Hinsehen vollig belanglos und langweilig, und sie
bleiben es oft auch beim zweiten und sogar noch beim dritten Lesen. Welche sind das so fiir euch?

Ein klassisches Beispiel fir vermeintlich totlangweilige Texte sind die sogenannten Stammbaume im
1. Buch Mose. Das hort sich dann teilweise so an: ,,Und Mizraim zeugte die Ludim und die Anamim
und die Lehabim und die Naphtuchim *14 und die Pathrusim und die Kasluchim (von welchen die
Philister[A] ausgegangen sind,) und die Kaphtorim. *15 Und Kanaan zeugte Zidon, seinen
Erstgeborenen, und Heth, *16 und den Jebusiter und den Amoriter und den Girgasiter, ...“ und so
weiter ... Schwer, diesen Texten eine Bedeutung fiir uns abzugewinnen, irgendeinen Sinn darin zu
entdecken, der iber den Informationsgehalt hinausgeht, der fiir uns heute vollig irrelevant ist.
Trotzdem lohnt es sich, auch bei diesen Texten mal genauer hinzuschauen, denn oft verstecken sich
darin interessante Hintergrundinformationen fiir die spannenderen Erzadhltexte, die wir so gut
kennen. In der Theologie nennt man diese Ahnenreihen , Toledot-Formeln®, weil sie mit dem
hebraischen Wort ,toledot” beginnen, was ,Nachkommen” bedeutet. Julius Steinberg tGbersetzt es
gerne mit: ,,Was aus Adam ... Noah etc. wurde ...“. Da wird also ganz knapp berichtet, was aus der
Familie des Mannes wurde, mit dem die jeweilige Reihe beginnt. Nach der Sintfluterzahlung beginnt
zum Beispiel einer dieser Stammb&dume mit: ,Und dies sind die Toledot/Nachkommen der Séhne
Noahs, Sem, Ham und Japhet:“ Hier wird also berichtet, was aus den Nachkommen des Noah wurde.
Diese Formeln gibt es nur im ersten Buch Mose, und sie markieren jeweils einen neuen Abschnitt in
der Geschichte Gottes mit den Menschen: z.B. den Anfang der Menschheitsgeschichte mit Adam —
,was aus Adam wurde”, oder den Neuanfang nach der Sintflut ,Was aus Noah wurde ...“, oder den
Beginn der Geschichte des Volkes Israel durch die Shne Jakobs —,,Was aus Jakob wurde ...“. Eine
dieser Toledot-Formeln habe ich euch heute mitgebracht:

1.Mose 11, 27 — 32: *27 Und dies sind die Toledot/Nachkommen Terachs (und jetzt erzahle ich euch,
was aus Terach wurde): Terach zeugte Abram, Nahor und Haran; und Haran zeugte Lot. *28 Und
Haran starb vor dem Angesicht seines Vaters Terach, in dem Lande seiner Geburt, zu Ur in
Chaldaa[A]. *29 Und Abram und Nahor nahmen sich Frauen; der Name der Frau Abrams war Sarai,
und der Name der Frau Nahors Milka, die Tochter Harans, des Vaters der Milka und des Vaters der
Jiska. *30 Und Sarai war unfruchtbar, sie hatte kein Kind. *31 Und Terach nahm seinen Sohn Abram
und Lot, den Sohn Harans, seinen Enkel, und Sarai, seine Schwiegertochter, die Frau seines Sohnes
Abram; und sie zogen miteinander[A] aus Ur in Chaldda, um in das Land Kanaan zu gehen; und sie
kamen bis Haran[B] und blieben dort. *32 Und die Tage Terachs waren zweihundertfiinf Jahre, und
Terach starb in Haran.

Sackgasse

Was ist das?



Schon mal in Jamaika gewesen? Aber vielleicht kennt ihr dieses Schild ja.

Oder in der Kunst so:



Kein schéner Anblick — auch wenn wir iber das eine oder andere Bild vielleicht lachen kénnen -, das
sind keine ermutigenden Aussichten. Da ist etwas zu Ende. Unwiderruflich. Da geht es nicht weiter,
da geht es hochstens zurlick. Und zurtick ist nicht gut, denn da wollten wir ja gerade weg, sonst
hatten wir diesen Weg nicht genommen. In Amerika hei3t ,,Sackgasse” auch ,Dead End”. Totes Ende.
Hier enden Aussichten, Plane, Hoffnungen. Hier wird der Horizont verstellt, der Ausblick verbaut.
Hier endet die Zukunft und damit irgendwie auch das Leben selbst.

Wart ihr schon mal in einer Sackgasse? Ich meine nicht die im StraRenverkehr, wo man am Ende
irgendwie doch wieder herauskommt, auch wenn man vielleicht mehrmals mit dem Auto hin- und
herstoRen muss, um in der engen Gasse zu wenden. Ich meine die Sackgassen, in die wir mit
unserem ganzen Leben hineingeraten konnen. Das Bild der ,,Sackgasse” steht ja auch fiir Not,
Ausweglosigkeit, Hoffnungslosigkeit. Wenn Zukunftsplane scheitern, weil sich die wirtschaftliche
GroRBwetterlage gedndert hat oder weil die Gesundheit nicht mehr mitspielt. Wenn sich
Schicksalsschldage haufen, im eigenen Leben oder im Leben der Lieben. Wenn eine Krankheit sich
endlos hinzieht, wenn sich alles gegen uns verschworen zu haben scheint. Wenn auch die groRten
und besten Anstrengungen einfach keinen Erfolg bringen wollen. Da kann es uns schon manchmal so
vorkommen, als waren wir mit unserem Leben an einem Dead End angelangt. An einem Toten Ende.
Wo nichts mehr weitergeht. Schluss, aus, aus die Maus.

In den besten Jahren

Da ist eine Frau in den besten Jahren. Zuhause in einem behaglichen, abgesicherten Familienleben,
die Kinder gedeihen, das Haus bietet viel Platz, der Garten griint und bliiht. Doch dann zerbricht nicht
nur ihre Ehe, sondern in der Folge auch ihre Gesundheit und damit auch ihre Arbeitskraft. Jetzt steht
sie ratlos vor der unerbittlichen Wand des modernen Arbeitsmarktes, der nur den Jungen und
Starken eine Chance gibt. Womit soll sie sich jetzt noch eine Zukunft schaffen? Woher soll sie Kraft
und Hoffnung schopfen, dass sie den Rest ihres Lebens noch halbwegs sinnvoll gestalten kann?
Zumindest kann sie nicht tiefer fallen als in Hartz4.

Da ist ein Mann in den besten Jahren. Auch ihm geht es richtig gut. Als dltester Sohn eines
angesehenen Patriarchen besitzt er selbst viele Herden von Kamelen, Schafen und Eseln. Eine ganze
Schar Knechte und Magde sorgen dafiir, dass er ein bequemes Leben fiihrt. Nach dem Tod des Vaters
wird er als dltester Sohn die Filhrung des Clans (ibernehmen und damit das Oberhaupt eines
einflussreichen Stammes in seinem Siedlungsraum werden. Jeder, der ihm begegnet, erweist ihm
Ehrerbietung. Reichtum, Ruhm und Ehre garantieren ihm glanzende Zukunftsaussichten. Ihm fehlt
nichts zu seinem Glick. Sollte man meinen. AuBer? Tja, auller dass seine Frau unfruchtbar ist. Wie? —
mag jetzt mancher fragen. Aber sonst hat er keine Probleme? Man kann seinem Leben doch auch auf
andere Weise einen Sinn geben.



Aber wer Paare kennt, denen trotz groRer Sehnsucht ein eigenes Kind verwehrt bleibt, der ahnt, wie
sehr die verhinderten Eltern diese Liicke in ihrem Leben schmerzt. Und wer selbst durch solch eine
Situation gegangen ist oder gar noch in ihr steckt, dem brauche ich hier gar nichts weiter zu erzahlen.
All das werden Abram und Sarai — so heiRen die beiden, von denen ich hier erzdhle, aber das habt ihr
bestimmt schon geahnt — auch durchgemacht haben. Und tberdies kam fiir sie noch einige Aspekte
dazu, die fiir uns heute nicht mehr ganz so wichtig sind: An den Kindern hing auch ihre soziale
Stellung in der Gesellschaft, Kindersegen brachte Ansehen bei den Menschen drum herum, so wie
heute eine Fihrungsposition oder ein groRes Einkommen. Heute ist es eher umgekehrt —
kinderreiche Familien werden oft misstrauisch bedugt, aber wer damals keine Kinder bekam, mit
dem stimmte irgendetwas nicht — schlieRlich waren Kinder ein Segens Gottes. Und wenn ein Ehepaar
keine Kinder bekam, dann musste es einen Grund geben, warum Gott ihm Kinder verwehrte.
Vielleicht hatten sie irgendwelche Leichen im Keller, oder hatten an einer entscheidenden Stelle in
ihrem Leben gegen das Gesetz verstoRen. Auf jeden Fall musste Gott ihnen irgendwie bdse sein, und
wem Gott bdse ist, von dem halt man sich besser fern, denn womoglich farbt der Zorn Gottes dann
auch auf einen selber ab. Abram und Sarai mussten also damit zurechtkommen, dass sie in der
Gesellschaft ein Stiick weit als AuRenseiter gesehen wurden. Irgendwie verdachtig. Nicht so ganz
koscher.

Und dann war da noch die Sache mit dem Erbe. Damals viel mehr als heute war es den Menschen
auBerordentlich/enorm wichtig, dass ihr Besitz innerhalb der Familie weitergegeben wurde - der
materielle Besitz wie auch die Erinnerungen, die Geschichten der Familientradition. Damit das, was
sie sich erarbeitet hatten, nicht an irgendwelche Fremden fiel, die sich damit bereicherten und
ansonsten den Gestorbenen geflissentlich vergalRen. Eine Zukunftshoffnung tiber den eigenen Tod
hinaus gab es damals nur in der Form, dass das erworbene Hab und Gut und ihre Geschichten in die
Zukunft dieser Welt von Generation zu Generation weitergegeben wurden, am Besten bis in alle
Ewigkeit. So hoffte man, dass der eigene Name, die eigenen Errungenschaften, die Geschichten um
die eigenen Taten nicht dem Vergessen anheimfielen und so der Name und damit auch die eigene
Identitat in den Nachkommen weiterlebten. Die war die einzige Aussicht, eine Zukunft tiber den
eigenen Tod hinaus zu haben. Die schlimmste Zukunftsvorstellung bestand darin, im Nichts des
Vergessenwerdens flr immer zu verschwinden. Und genau das stand Abram und Sarai bevor. Sie
standen vor der unerbittlichen Wand des endgiiltigen Endes ihres Lebens und auch ihrer ganzen
Familiengeschichte. Keine Kinder, keine Erben, keine Zukunft. Sackgasse.

Geh!

Und in diese ausweglose Situation fallt ein Ruf. ,Brich auf! Du! Geh!“ Wir wissen nicht, ob Abram so
etwas erwartet hat. Ob er den Gott, der ihn da ruft, vorher gekannt hat. Ob er zu ihm gebetet hat. Ob
er ihm vielleicht sogar seine Not gebracht hat. Sich von ihm Hilfe erfleht und erhofft hat. Vielleicht
kam der Ruf nicht vollig unerwartet. Schon Abrams Vater war aufgebrochen — wir haben es eben in
der Toledotgeschichte gehort - vor vielen Jahren hatte Terach sich mit seiner ganzen GroRfamilie
aufgemacht, um in ein anderes Land zu ziehen. Ein Land, das Kanaan hieR. Aber Terach kam nie dort
an. Auf halbem Weg blieb er stecken, lieR sich in einer Stadt auf der Route nach Kanaan nieder, wir
wissen nicht warum. Vielleicht, weil er den Tod seines Sohnes Haran nicht verschmerzen konnte? Der
Name der Stadt erinnert stark an den verstorbenen Sohn: Charan. Blieb Terah, Abrams Vater, in der
Sackgasse der Trauer stecken? Konnte er die Vergangenheit nicht loslassen und hatte deshalb nicht
die Kraft, den angefangenen Weg zu Ende zu gehen, den begonnenen Neuanfang bis zum Ziel
durchzuhalten? Wir kénnen hier nur spekulieren, und letztlich ist es auch nicht so wichtig. Es ist
jedenfalls denkbar, dass dieser Ruf auf eine Sehnsucht in Abram traf, auf den unausgesprochenen
Wunsch, der Sackgasse des Vaters zu entkommen, den Weg des Vaters weiterzugehen. Das, was auf
halbem Weg stecken geblieben war, zu vollenden. Und vielleicht sogar, darin die Zukunft zu finden,
die ihm in Charan verwehrt war.

Schauen wir uns also den Ruf Gottes einmal an:



Und Jahwe sprach zu Abraham: Geh du! Geh! Geh aus deinem Land und aus deiner Verwandtschaft
und aus deinem Vaterhaus in ein Land, das ich dir zeigen werde.

Das ist doch mal eine Ansage. Geh! Verlasse alles, was dir lieb und teuer ist! Das Land, in dem du
aufgewachsen bist, dessen Kultur du kennst, dessen Sprache du sprichst, wo du weilst, wie man sich
zu verhalten hat, in alltdglichen Situationen oder auch, wenn es mal Streit gibt/in alltaglichen oder
auch in Konfliktsituationen. Wo du dich so richtig gut auskennst. Und aus deiner Verwandtschaft. Aus
deiner Nachbarschaft. Von den Leuten, mit denen du alltaglich unterwegs bist. Die dir vertraut sind.
Mit denen du die eine oder andere Geschichte erlebt hast und auf die du dich verlassen kannst. Und
von deiner Familie. Lass die alten Eltern zurtlick (aber wer soll sich um sie kiimmern, wenn sie
gebrechlich werden, mag Abram sich gefragt haben). Lass deinen Bruder und seine Familie zuriick,
deine Neffen und Nichten und Schwéagerinnen und Schwager ... Lass alles zurlick und geh in ein Land,
das ich dir zeigen werde.

Wie, mag Abram also gedacht haben — du schickst mich von allem weg, was mir vertraut ist? Du
erwartest, dass ich alle Sicherheiten aufgebe? Damals gab es noch keine Krankenversicherung, keine
Renten-, Arbeitsunfdhigkeits- oder Rechtsschutzversicherung. Damals war es die Familie, die
einsprang, wenn es eng wurde. Ohne die Familie hinter sich war man allein. Ganz auf sich und seine
eigenen, begrenzten, standig gefahrdeten Méglichkeiten gestellt. Ohne Netz und doppelten Boden.
Warum also sollte Abram gehen? Warum sollte er dieses Risiko eingehen? Wer spricht da
Uberhaupt? Wer wagt es, so frech in Abrams miihsam erarbeitetes Gleichgewicht einzubrechen und
ihm zu befehlen, auch dieses letzte bisschen Gliick und Geborgenheit aufzugeben, das er im Kreis
seiner Familie noch hat?

Die Schopfung in der Sackgasse ...

Der Text sagt: ,,Und Jahwe sprach”. Und wer ist dieser Jahwe? Wir wissen es, denn wir haben ein
fettes Buch, das uns von ihm berichtet. Wir wissen, dass hier der Schépfer der Welt spricht. Der Gott,
der Himmel und Erde geschaffen hat. Und dessen Schopfung an einem bestimmten Punkt furchtbar
schief ging. Als alles fertig war, perfekt, sehr gut, so gut, dass es besser nicht hatte sein kdnnen,
entschlossen sich die Geschopfe, eigene Wege zu gehen. Die guten Anweisungen des Schopfers zu
ignorieren, weil sie glaubten, es besser zu wissen. Weil sie lieber jemandem vertrauten, der ihnen
mehr versprach, als ihr Schopfer ihnen bisher gegeben hatte. Und von da an ging alles schief. Mord,
Betrug, gewaltsame Herrschaft der Starken {iber die Schwachen hielten Einzug in die Schépfung und
nahmen solche Ausmalie an, dass der Schopfer es nicht mehr aushielt und dem Ganzen ein Ende
machte. Eine gewaltige Flut vernichtete alles Leben auf der Erde, auRer ein paar wenigen
Geschopfen, die in einem riesigen Schiff Gberlebten. Doch auch der erhoffe Neuanfang gelang nicht.
Bald ging es auf der Erde wister zu als vorher. Fast bekommt man den Eindruck, dem Schopfer gehen
die Ideen aus, wie er seine Schopfung noch retten kann. Fast sieht es so aus, als ware die Schépfung
selbst an ihrem Ende angekommen, als stlinde sie unwiderruflich davor, sich selbst zu vernichten. Als
ware die Schépfung am Ende der Sackgasse angekommen, in die sie sich selbst mandvriert hat.

... und Jahwes Idee: Aufbruch und siebenfacher Segen
Aber Jahwe, der Schopfer, hat noch eine Idee. Und die richtet er an Abram: Geh!

Wieviel wusste Abram von diesem Jahwe, der ihn da rief? Auch das wissen wir nicht, aber es muss
genug gewesen sein, dass Abram ihm vertraute. Und Jahwe scheint Abrams Bedenken geahnt zu
haben, denn er gibt ihm gleich sieben gute Griinde, seinem Ruf zu folgen. Sieben VerheilRungen.
Sieben Versprechen, die Abram locken sollen, seine bisherigen Sicherheiten aufzugeben und sich
dieser Stimme anzuvertrauen, die ihn da ruft. Gleich das erste Versprechen diirfte ihn umgehauen
haben:

14

»lch will dich zu einer groRen Nation machen

Wie? Weill Gott nicht, dass Sarai unfruchtbar ist? Ist das ein schlechter Witz? Und noch bevor Abram
sich von der Uberraschung erholen kann, prasseln weitere Versprechen auf ihn ein:



,Ich werde dich segnen!”
Segnen — hort sich gut an. Aber was heil3t das konkret?
,Ich werde deinen Namen gro machen!“

Okaaaay — das ist schon mal nicht schlecht. Ruhm und Ehre, die das eigene Leben liberdauern, die
mir Ansehen und Respekt schon jetzt und weit Gber meinen Tod hinaus sichern. Das haben die Typen
von Babylon nicht geschafft, damals, als sie mit ihrem Riesenturm versuchten, aus der Sackgasse
ihrer verkorksten Schopfung zu entkommen. Das, was sie dort selbst erreichen wollten und was Gott
verhindert hat, um noch Schlimmeres zu verhiiten, das spricht er mir jetzt zu. Das lasst sich horen!

,Du sei ein Segen!”

Oh oh —Jahwe, gut und schon, dass du mich segnest, aber — Segen austeilen, das ist doch eigentlich
dein Fachgebiet. Ich meine — Segnen: das heilt Leben schenken, Ressourcen und Raume schaffen,
damit sich das Leben entfalten kann — wie soll ich das flir andere tun? Das steht dem Schopfer zu,
aber ich bin doch nur Geschopf ...

,uUnd ich werde segnen, die dich segnen, und den, der dich verachtet, will ich verfluchen.”

Oh ja, das kann ich brauchen! Dass du mich mit deinem Schutz begleitest. Dass du denjenigen, der
mich kleinmacht, nicht einfach davonkommen lasst, das beruhigt mich ein bisschen, wenn ich so ganz
ohne Netz und doppelten Boden losziehe. Und dass du diejenigen segnest, die mir wohlwollend und
wohltuend begegnen, das fihlt sich richtig gut an. Und das heiRt ja — nicht ich segne sie, aber du
segnest sie, wenn sie mich segnen, wenn sie mir mein Leben génnen und vielleicht sogar noch
fordern. Ich bin sozusagen nur der Vermittler. Der Segen kommt immer noch von dir. Ja, so kann ich
mir das vorstellen. War’s das jetzt?

,Und durch dich werden am Segen teilhaben alle Geschlechter auf Erden!”

Puh! Da fallt mir nix mehr ein. Das geht so weit (iber meine kithnsten Traume hinaus. Du, ich sach
jetzt nix mehr. Ich geh einfach mal los.

Und Abram ging wie ihm JHWH gesagt hatte und mit ihm ging Lot und Abram war 75 Jahre alt bei
seinem Auszug von Haran.

Und ich?

Eine tolle Geschichte, oder? So richtig was zum Abtauchen. Nur, wenn ich daraus wieder auftauche,
dann —bin ich immer noch ich. Melanie die Sachbearbeiterin. Jirgen der Grundschullehrer. Yannik
der Azubi. Else die Rentnerin, die immer nach dem Gottesdienst die Kaffeetassen spiilt. So gar keine
Helden, schon gar keine Glaubenshelden. Die wenigsten von uns sind schon einmal so aufgebrochen
wie Abram und haben radikal alles hinter sich gelassen. Die wenigsten von uns haben einen so
eindeutigen Ruf gehort, der sie herausgefordert, ja, ihnen befohlen hat, aufzustehen und eben mal in
ein vollig neues Land aufzubrechen. Das hort sich ja wirklich nett an und ist schon fiir Abraham und
vielleicht auch ein bisschen fiir mich, denn — vielleicht kriege ich ja auch ein bisschen was ab von dem
Segen, der durch Abraham an alle Vélker flieBen soll. Aber dass ich jetzt groR aufbreche, dass ich
dann auBergewdhnlichen Segen erlebe, dass ich sogar zum Segen fiir andere werde — das ist doch in
den meisten Féllen ein bisschen zu grols abgebissen. Oder? Was soll ich mit dieser Geschichte in
meinem kleinen Routinealltag? Gibt’s das nicht auch ein paar Nummern kleiner?

Ich wette, so ein paar kleinere Aufbriiche kennt jeder von uns, die klassischen Schwellensituationen,
da, wo wir etwas Vertrautes zuriicklassen mussten — den Kindergarten, um in die Schule zu gehen.
Der Abschluss des Biblischen Unterrichts, wenn wir in die Selbstandigkeit des Glaubens entlassen
werden. Wir haben unsere Schule verlassen, um in den Ausbildungsbetrieb oder an die Uni zu gehen.
Das vertraute Kinderzimmer im Elternhaus, um in die erste eigene Bude zu ziehen. Ein Umzug fiir den
ersten Job ... Wenn das erste Kind kommt, eréffnet sich fir uns ein ganz neues Land, von dem wir



vorher nur ganz dunkel ahnen konnten, wie es aussieht. Aber ich kann das Ganze auch noch weiter
herunterbrechen: Jeder Morgen ist eine Art Aufbruch. Jeden Morgen, wenn ich es endlich {iber mich
bringe, die Bettdecke zuriickzuschlagen und die FiiRe auf den Boden zu setzen, ist ein Aufbruch in
einen neuen Tag. Ich habe es mir zur Gewohnheit gemacht, jeden Morgen, direkt, wenn der Wecker
geklingelt hat, zu beten: , Gott, bitte zeige mir heute das Land, das du flir mich bereit hast. Segne
mich und mache mich zum Segen.” Mit der Zeit kann sich so eine Erwartungshaltung entwickeln, die
das ganze Leben und gerade den Alltag durchzieht, eine Hoffnung und ein Bewusstsein dafiir, dass
Gott mich in das neue Land begleitet, dass er die Entdeckungen des Tages schon fir mich bereit hat,
dass er mich in meinem Tun segnen will und durch mich seinen Segen an andere austeilen will. Im
Grunde kann uns diese Bitte und diese Zuversicht vor jeder Tir, die wir 6ffnen, vor jeder Schwelle,
Uber die wir gehen, begleiten. Klar, so einfach kriegen wir das nicht hin, dieses Bewusstsein standig
wachzuhalten, aber vielleicht, dass wir uns immer wieder und immer 6fter daran erinnern, dass
unser Herr uns standig lockt und ruft, ihm in ein neues, aufregendes Land zu folgen, in dem er uns
leitet und segnet und zum Segen werden lasst.

Was also wurde aus Terach? In die Sackgasse, in die er sich und seine Familie hineinmandvriert hatte,
schallte der Ruf Gottes an Terachs Sohn Abram. Und der Aufbruch Abrams, den er im Vertrauen auf
diesen Gott wagte, wurde der Beginn der Rettungsgeschichte Gottes fiir die Menschheit. Aus dem
Volk, das aus Terachs Sohn Abraham entstand, kam schlieRlich Jesus Christus, der die verkorkste
Schopfung endgiiltig aus der Sackgasse der Siinde erloste und ihr wieder Perspektive gab in der
Gewissheit, dass der Segen Gottes am Ende (iber alles Leid, allen Schmerz und allen Tod siegen wird.

Und die Frau in den besten Jahren? Eine von ihnen steht vor euch. Und sie kann bezeugen, dass es
diesen Ruf Gottes in die Sackgasse hinein auch heute noch gibt. Dass Gott noch immer tberraschend
in ausweglose Situationen hinein in neue, unerwartete Lander rufen kann — selbst so exotische Orte
wie Ewersbach. Und auch wenn dieses Land sich in vielen Teilen als anders herausgestellt hat, als ich
es mir vorgestellt hatte — Gott ist jeden Schritt bei mir gewesen, auch in den Momenten, in denen es
so aussah, als ware dieser Aufbruch nur ein Weg in eine neue Sackgasse gewesen. Ich bin immer
noch dabei, dieses Land zu erkunden, zu verstehen, wie die Dinge hier so funktionieren, und wo ich
mich vielleicht einmal niederlassen darf. Und ich erlebe, dass Gott mich segnet und dass ich hin und
wieder auch ein bisschen ein Segen fiir andere sein darf. Jeden einzelnen Tag.

Gebet: , Lieber Vater, wir danken dir, dass du uns nicht in den Sackgassen unseres Lebens allein ldsst.
Nicht einmal in denen, in die wir uns durch eigene Schuld hinein manévriert haben. Danke, dass du
sprichst, jeden Tag. Danke, dass du in allen kleinen und grofSen Aufbriichen dabei bist. Danke, dass du
uns leitest, uns segnest und durch uns deinen Segen an die Menschen um uns herum weitergibst.
Danke, dass wir jeden Tag mit deiner Zusage beginnen diirfen: ,Ich bin bei euch jeden Tag, bis an das
Ende der Welt!“

Und da, wo wir dich aus dem Blick verlieren, schenk uns Erinnerungen, schick uns Menschen, die
unseren Blick wieder zu dir hinlenken, die unser Ohr wieder fiir dein Reden 6ffnen, die die Hoffnung
neu in uns wecken, die Zuversicht, dass du bei uns bist alle Tage, bis an das Ende der Welt.”

Amen



