Tage der kleinen Dinge

»Wann hort das endlich auf?“ Vor einigen Wochen war das die Titelliberschrift einer groRen
Wochenzeitung, der ZEIT. ,,Wann ist das endlich vorbei?“ ,,Wann wird das Leben endlich
wieder normal?“

Wer so fragt, zeigt immerhin schon mal, dass er Hoffnung hat. Hoffnung, dass ,es” vorbei
gehen wird. Dabei kann dieses ,es” ja, abgesehen von der Pandemie, ganz verschieden
aussehen. Da fragt sich der eine vielleicht: ,,Wann hort der Bauldarm gegentiber endlich auf?”
Und die andere: ,Wann ist meine Krankheit vorbei?“ Oder: ,Wann finde ich wieder einen
Job?“ Wann wird das Leben endlich so wie friiher, wo alles gut war?

Der Prophet Sacharja lebte in einer Zeit, in der ,,es” fir seine Landsleute tatsachlich vorbei
war. Rund 70 Jahre vor seiner Zeit hatte Israel die schlimmste Katastrophe erlebt, die es sich
vorstellen konnte: Ein fremdes Volk, die Babylonier, hatten das Land und Jerusalem erobert
und die Israeliten in ein fremdes Land verschleppt, in dem die Herrscher ihnen verboten,
ihren Gott nicht offen anzubeten. Viele dieser Verschleppten hatten keine Hoffnung mehr,
dass sie je wieder in ihr Land zuriickkehren und dort wieder echte Gottesdienste abhalten
wirden. Aber Gott versprach ihnen: lhr werdet zurlickkehren! Ich werde euch in euer Land
zurlickbringen und alles wird noch viel prachtiger werden, als es vorher war.

Und es geschah tatsadchlich: Gott machte sein Versprechen wahr. Wie im Traum erlebten die
Israeliten, dass Gott das Unglaubliche tat und sie in ihr Land zurlickbrachte. Eifrig begannen
sie, in Jerusalem den Altar wieder aufzubauen und erste Gottesdienste zu halten, damit sie
Gottes Gegenwart wieder in ihrer Mitte erleben konnten. Aber schon begannen die
Schwierigkeiten. Wahrend sie in Babylon festsaRen, hatten sich andere Menschen in der
Gegend angesiedelt, und die fanden es nicht so lustig, dass die Riickkehrer pl6tzlich wieder
das Kommando tibernahmen. Deshalb versuchten sie, mit allen Mitteln den Aufbau
Jerusalems zu verhindern. Dazu kamen schlechte Ernten und hohe Steuern. Anstatt also
begeistert ihre ganze Kraft fir den Wiederaufbau Jerusalems in all seiner alten Pracht
einzusetzen, kampften viele Riickkehrer ums nackte Uberleben. Sogar ihre Fiihrungsleute,
der oberste Priester Joshua und der Biirgermeister Serubbabel, glaubten kaum noch daran,
dass sie es wirklich schaffen wiirden, Jerusalem und den Tempel wieder aufzubauen. Die
grofRe Hoffnung auf einen prachtigen Neuanfang verlor sich im Klein-Klein des mithsamen
Alltags und immer mebhr Israeliten fragten sich: ,Ist Gott noch bei uns? Warum macht er
seine Versprechen nicht wahr, dass der Tempel wieder aufgebaut wird? Dass Jerusalem
wieder eine prachtige Hauptstadt wird, die in der ganzen Welt respektiert wird? Was sollen
wir mit diesem klaglichen Kleinkram, mit dem wir uns jeden Tag herumschlagen miissen? So
werden wir den Tempel nie aufbauen!” Sie waren kurz davor, die Hoffnung auf einen neuen
Anfang aufzugeben.

Vielleicht kennt der eine oder die andere hier das ja auch. Da sind die groBen VerheiRungen,
die Gott seinen Leuten gibt — dass er heilen wird, dass er wieder Lebensfreude geben will,
dass alles wieder gut wird — und dann ist da die Realitat, die oft so kldglich aussieht. Statt
grolRer Erfolge rodele ich mich ab im taglichen Klein-Klein. Ich tue, was ich kann, um den



VerheiBungen dieser besseren Welt ndher zu kommen. Ich bemiihe mich mit aller Kraft —
und wie wenig ist das oft! — Gott zu lieben und meinen Nachsten wie mich selbst. Aber
irgendwie ist das immer so klaglich. Immer viel zu wenig, irgendwie nie genug.

In diese Situation hinein beruft Gott den Propheten Sacharja. Er gibt ihm verschiedene
Visionen, um ihn und das ganze Volk zu ermutigen. Eine von ihnen lese ich euch einmal vor:
Sacharja Kapitel 4

4'Der Engel, der mit mir redete, kehrte zu mir zuriick. Er riittelte mich wach wie einen, den
man aus dem Schlaf aufweckt.Er fragte mich: »Was siehst du?« Ich antwortete: »Einen
Leuchter ganz aus Gold! Er hat eine Schale fiir das Ol. Dartiber befinden sich sieben Lampen.
Sieben Roéhren fiihren von der Schale zu den Lampen, die oben an dem Leuchter angebracht
sind.>Daneben stehen zwei Olbdume, einer rechts von der Schale und einer links von
ihr.«*Daraufhin wandte ich mich an den Engel, der mit mir redete, und fragte ihn: »Was
bedeuten diese Dinge, mein Herr?«®>»Weift du denn nicht, was sie bedeuten?«, sprach der
Engel, der mit mir redete. Ich sagte: »Nein, mein Herr!«

®Da gab er mir die folgende Antwort: »Das ist das Wort des Herrn iiber Serubbabel: Durch
Heeresmacht und Kriegsgewalt wird nichts erreicht, sondern nur durch meinen Geist. Das
sagt der Herr der himmlischen Heere."Wer bist du schon, du groBer Berg? Du kannst
Serubbabel nicht am Bau des Tempels hindern. Er wird den Grundstein legen und den Bau
fertigstellen. Dann ruft man: »Wie schon ist er, wie schon!««

8Ein weiteres Wort des Herrn kam zu mir: °Die Hande Serubbabels haben dieses Haus
gegriindet, und seine Hande werden es auch fertigstellen. Daran sollt ihr erkennen, dass es der
Herr der himmlischen Heere ist, der mich zu euch gesandt hat.'°Viele haben den Tag
geringgeschatzt, an dem mit dem Tempelbau begonnen wurde. Doch sie werden sich freuen
und es noch erleben, wenn Serubbabel den Schlussstein in seiner Hand halt.

Dann sagte der Engel: »Die sieben Lampen sind die Augen des Herrn. Sie sehen alles, was
auf der Erde geschieht.«!'Da wandte ich mich an ihn und fragte: »Was bedeuten die beiden
Olbaume rechts und links neben dem Leuchter?«'?Und ich fragte noch einmal: »An den
Olbaumen sind zwei Zweige. Die lassen das Ol durch zwei goldene Rinnen in die Schale des
Leuchters flieRen. Was bedeuten diese Zweige?«*3Da fragte er mich: »WeiRt du denn nicht,
was diese beiden bedeuten?« Ich sagte: »Nein, mein Herr!«**Er antwortete: »Das sind die
beiden Gesalbten. Sie stehen im Dienst des Herrn, der tber die ganze Welt herrscht.«

Wenn ihr nach dieser Lesung verwirrt seid, dann seid ihr in guter Gesellschaft. Selbst die
schlausten Theologen kdnnen nicht alles erkldren. Schon die Ubersetzung ist schwierig.
Manche Worter in diesem Abschnitt haben z.B. mehrere Bedeutungen: Das Wort Auge, das
in V. 10 vorkommt, kann z.B. auch Quelle bedeuten — dann konnte man den Vers wortlich so
Ubersetzen: Die sieben Lampen sind die Quellen Gottes, die sich liber die ganze Erde
verteilen.

Genauso weil} auch niemand, wie man sich die Bilder in den Beschreibungen genau
vorstellen soll. Das begegnet uns an so einigen Stellen in der Bibel, wenn Menschen
verzweifelt nach Worten suchen, wenn sie beschreiben wollen, was sie da von der gottlichen
Welt gesehen haben. Vielleicht kennt ihr die Visionen des Hesekiel von einem fliegenden
Wagen ist oder die Bilder, die Johannes in der Offenbarung sieht. Man splirt férmlich, wie sie
gar nicht in Worte fassen kdnnen, was sie da sehen. Andererseits beziehen sich manche
Bilder wohl auf ganz alltdgliche Dinge der damaligen Zeit, die wir einfach nicht mehr kennen.
Der ,Grundstein” von V. 7 heiBt wortlich: ,,Stein aus Blei”. Die Zuhorer von Sacharja wussten



sicherlich, was ein ,,Stein aus Blei“ bedeutete. Vielleicht war es ein Ausdruck fiir einen
besonderen letzten Stein, mit dem ein Bau offiziell abgeschlossen wurde, so dhnlich wie
heute der Baum auf dem Dach bei einem Richtfest. Ich wette, in 1000 Jahren wundern sich
die Menschen auch dariber, dass die Leute irgendwann auf einem halbfertigen Dach ein
Baum aufgestellt haben, und womaoglich suchen sie tiefere Bedeutungen dahinter, die wir
heute ja gar nicht damit meinen.

Aber zum Gliick gibt es in dieser Geschichte ja noch den Engel, der Sacharja zumindest das
Wichtigste erklart, was die Bilder aussagen sollen, auch wenn wir heute meist nicht mehr so
ganz nachvollziehen kénnen, wie das alle zusammenhangt. Ich finde es witzig, dass selbst
Sacharja diese Bilder, die Gott ihm da zeigt, nicht versteht. Wieder und wieder fragt Sacharja
den Engel, was dies oder das bedeutet, und der Engel scheint beinahe genervt davon, wie
begriffsstutzig Sacharja ist. Und ob Sacharja nach den Erklarungen wirklich verstanden hat,
was die Bilder bedeuten? Ich bin mir da nicht so sicher ...

Aber das, was Gott dem Sacharja und seinen Zuhdrern eigentlich sagen will, sagt er ganz
deutlich: Er will seinen entmutigten Leuten Mut machen!

Schon der Name Sacharja gibt uns einen Hinweis. Er bedeutet: Gott erinnert sich. Das heilst
doch: Gott denkt auch an mich! Auch wenn es sich so anfihlt, als hatte Gott mich vergessen:
Er denkt an mich. Auch wenn ich den Eindruck habe, dass er mich hdangen lasst und alle seine
tollen Versprechen nur heille Luft waren: Er vergisst mich nicht. Eines Tages werde ich das
wieder wahrnehmen kénnen, und dann wird es sich so anfiihlen, als hatte Gott sich an mich
erinnert. Dann wird er endlich mein Ungliick, mein Leid, meine schwierige Situation zum
Guten verandern. Dann werde ich sehen, dass er seine Versprechen wahr macht.

Das erste Bild, das Sacharja sieht, ist der grolRe Leuchter. Er sieht anders aus als der
Leuchter, der im Tempel stand, aber solche Leuchter, wie sie hier beschrieben werden, hat
man tatsachlich gefunden, zwar kleinere und aus Ton, nicht aus Gold, aber die Menschen
damals konnten sich etwas darunter vorstellen. Dieser groRRe Leuchter aus Gold mit seinen
vielen Flammen muss beeindruckend hell geleuchtet haben. Rechts und links davon steht
noch jeweils ein Olivenbaum. Sie ragen etwas héher als der Leuchter, und aus ihren Zweigen
flieRt Ol in den Leuchter. So verstehen zumindest die meisten Ausleger diese Beschreibung.
Was kann das wohl bedeuten? Auch Sacharja versteht nicht, was Gott ihm mit diesem Bild
sagen will. Also fragt er den Engel, der ihn begleitet, aber — der Engel antwortete gar nicht
auf seine Frage! Er erklart Sacharja nicht, was die einzelnen Bilder bedeuten. Stattdessen
gibt er ihm eine Botschaft fiir den frustrierten Blirgermeister Serubbabel.

,Durch Heeresmacht und Kriegsgewalt wird nichts erreicht, sondern nur durch meinen
Geist.” Ich habe dabei die Ubersetzung von Martin Luther im Ohr: ,Es soll nicht durch Heer
oder Kraft geschehen, sondern durch meinen Geist.”

Gott beginnt seine Ansprache an Serubbabel direkt mit dem zentralen Punkt: Egal, was du
vorhast, egal, wie klein oder wie groR deine Plane und deine Krafte sind: Das Eigentliche
kannst du nicht aus deiner Kraft schaffen. Die Worte, die in der Lesung mit ,,Heer” oder
,Kriegsgewalt” (ibersetzt wurden, kdnnen auch einfach menschliche Kraftanstrengung oder
die Anwendung von Gewalt bezeichnen. Gott will Serubbabel also sagen: Die Versprechen,
die ich euch gegeben habe, werden nicht dadurch erfiillt, dass ihr euch bis iber die Grenzen



eurer Kraft auspowert. lhr werdet es mit allen euren Moglichkeiten nicht erzwingen kénnen,
dass meine Versprechen Wirklichkeit werden. Aber ich garantiere euch: sie werden
Wirklichkeit werden — und zwar dadurch, dass mein Geist sie wirklich macht. Gottes Geist —
das ist der Schopfergeist, durch den die Welt entstand. Das ist der Lebensgeist, durch den
Adam und Eva lebendige Seelen wurden. Nur dieser Geist kann die wirklich wichtigen Dinge
bewirken. Nur dieser Geist kann heilen, Leben ermdglichen und Gottes Versprechen wahr
machen.

Und er WIRD sie wahrmachen. Das wird im nachsten Bild klar: der grol3e Berg, der vor
Serubbabel zur Ebene wird. Dieses Bild verstehen wir auch ohne Erklarung: Wenn Gott seine
Versprechen wahr macht, dann werden die groRen Hindernisse, die sich vor Serubbabel und
seiner Aufgabe auftiirmen, wie eine flache Ebene wirken, iber die man gemitlich
driberspazieren kann. Rund 50 Jahre vorher hatte der Prophet Jesaja schon mal ein
ahnliches Bild gebraucht und Sacharjas Zuhérer haben sich bestimmt daran erinnert. Als das
Volk in Babylon im Exil sal§, hatte Jesaja ihnen versprochen, dass Gott sie wieder
heimbringen wiirde. Diese Worte werden auch oft im Advent gelesen:

»3 Es ruft eine Stimme: In der Wiiste bereitet dem HERRN den Weg, macht in der Steppe
eine ebene Bahn unserm Gott! 4 Alle Taler sollen erhéht werden, und alle Berge und Higel
sollen erniedrigt werden, und was uneben ist, soll gerade, und was hiigelig ist, soll eben
werden; 5 denn die Herrlichkeit des HERRN soll offenbart werden, und alles Fleisch
miteinander wird es sehen; denn des HERRN Mund hat's geredet.” Jesaja 40,1-5

Das sind grolRe Worte, und die Horer von Sacharja haben bestimmt gespiirt, dass diese
Versprechen wohl (iber ihre personliche Lebenszeit hinausgingen. Diese Zukunftshoffnungen
sprechen nicht nur von besseren Zeiten wahrend meiner Lebenszeit oder der Geschichte
dieser Welt — sie reichen weit darliber hinaus in eine neue Zeit, die eine ganz andere Qualitat
hat als unsere. Die Theologen sprechen dabei von eschatologischer oder messianischer Zeit.
Die VerheiBungen Gottes enthalten sozusagen das Versprechen: ,Egal, welche VerheilRungen
ich hier auf dieser Erde fur dich wahrmache: Da kommt noch mehr!“

Gott gibt dem entmutigten Serubbabel hier eine tolle Zusage: Mach dir keinen Stress, weil
deine eigenen Krafte nicht genug sind, um das grol3e Projekt Tempelaufbau zu schaffen.
Meine Projekte, in denen meine Gegenwart in der Welt sichtbar wird, kannst du gar nicht
selbst vollenden. Das kann nur meine Geistkraft. Und gleichzeitig kannst du dir sicher sein:
Ich werde selbst dafiir sorgen, dass das, was ich mir vorgenommen habe, auch wirklich
geschieht. Und irgendwann werden es alle sehen, wie ich meine Versprechen in vollem
Umfang wahr mache. Bis dahin: Bleibt geduldig! Vertraut mir!

Ganz besonders liebe ich aber den zweiten Teil des Wortes, das Gott durch Sacharja spricht.
Es gab damals viele Leute, die Serubbabel und seine Anhanger dafiir verachteten, dass sie
offensichtlich zu schwach oder zu dumm waren, das groRe Projekt ,, Tempelaufbau” wirklich
durchzuziehen. All diesen Verachtern sagt Gott: ,Ja, im Moment sieht das alles hier noch
reichlich mickrig aus, aber ihr solltet diese ,Tage der kleinen Dinge” nicht verachten, denn
ich, Gott, sage euch: Was Serubbabel begonnen hat, wird er vollenden. Und dann werdet ihr
sehen, dass ich, Gott, von Anfang an dabei war und dass ich selbst dieses Projekt zu einem
guten Ende bringen werde. Jetzt verachtet ihr die Mihen des Alltags, die ganzen



Kleinigkeiten, die euch die Arbeit so schwer machen. Aber dann werdet ihr das Ergebnis
sehen und alle werden begeistert sein, wenn Serubbabel das, was er begonnen hat,
vollendet.”

Ich kenne das gut, gerade von mir selbst, wie ich diese kleinen Dinge verachte. Theoretisch
kdnnte ich so viel schaffen —wenn ich es nur richtig anfangen wiirde, wenn ich nur mehr
Krafte hatte, wenn ich nur irgendwie besser ware. Aber das, was ich schaffe, ist so mickrig im
Vergleich zu anderen, die ,,es” geschafft haben, dass ich mich fast dafiir schamen maochte.
Wenn es dir auch manchmal so geht, dann sagt Gott auch dir zu: Verachte diese kleinen
Dinge nicht! Sie sind die Samen, aus denen ich durch meinen Geist das bewirke, was ich euch
verspreche. Ich bringe die Projekte zu Ende, die ihr in meinem Auftrag beginnt. Jesus
gebraucht dafiir z.B. das Bild vom Senfkorn, aus dem durch Gottes Wirken ein groRer Baum
wachst, oder vom Sauerteig, der den ganzen Teig durchsduert, ohne dass ich dafir
irgendetwas tun kann oder muss.

Serubbabel hat tatsachlich rund vier Jahre nach diesen Zusagen Gottes den Tempel
fertigbekommen, das berichtet Nehemia. Damit war Gottes Versprechen fiir Serubbabel
erfillt. Trotzdem wurde das Leben fiir das Volk Israel nie wieder wie vor dem Exil. Danach
lebte es immer unter der Herrschaft anderer Vélker und wurde zeitweise im eigenen Land
schlimm unterdriickt. Aber Gott war weiter am Wirken, um seine Versprechen zu erfiillen,
nur ganz anders, als es sich Sacharja, Serubbabel und seine Zeitgenossen damals vorgestellt
haben. Es kann sein, dass auch unser Leben nach der Pandemie nie wieder so wird wie
vorher, und dass wir enttduscht und vielleicht verzweifelt werden, weil wir es einfach nicht
schaffen, die schonen alten Zeiten wiederzubekommen. Dann kdnnen wir uns an Gottes
Zusage erinnern: , Keine Sorge, ich bringe zu Ende, was ich begonnen habe — durch meinen
Geist.”

Eine groRe Erflillung von Gottes Versprechen hat sich ja langst ereignet, auf eine Weise, die
sich Sacharja und seine Zeitgenossen absolut nicht vorstellen konnten. Zu ihren Zeiten
konnte man Gottes Gegenwart nur im Tempel erfahren. Deshalb war es auch so wichtig, ihn
fertigzubauen. Als Gott dann in Jesus Christus Mensch wurde, war er plotzlich ganz greifbar
anwesend und lief mitten unter seinen Leuten herum, so dass sie nicht mehr zum Tempel zu
einem bestimmten Ort gehen mussten, um Gott zu begegnen. Und seit Jesus Christus
gestorben, auferstanden und wieder zu seinem Vater gegangen ist, lebt sein Geist in uns.
Gottes Gegenwart wird in uns selbst Wirklichkeit, wir selbst sind nun Tempel des lebendigen
Gottes, weil sein Geist in uns wohnt. Und das ist genau derselbe Geist, von dem Gott durch
Sacharja sagt: ,,Es soll nicht durch Macht oder Gewalt geschehen, sondern durch meinen
Geist!”“ Wer also vielleicht gerade entmutigt vor den mickrigen Ergebnissen seiner Arbeit
steht, kann sich heute an Pfingsten Gottes Zusage ganz besonders génnen: Verachte nicht
die kleinen Dinge, denn ich selbst werde sie durch die Kraft meines Geistes zu einem
wunderbaren Abschluss bringen —wenn nicht schon hier, dann in der kommenden Welt.
Mein Geist wohnt in dir sorgt dafiir, dass dein Dienst flir mich Gutes bewirkt. Mein Geist
macht aus deinen Senfkérnern groRe Baume, die du selbst vielleicht gar nicht mehr siehst.
Aber ganz bestimmt werde ich das, was ich durch dich bewirken will, vollenden. Darauf
kannst du fest vertrauen.



Was hat das jetzt mit den Visionen, den Bildern zu tun, die Serubbabel von Gott bekommt?
Ich kann hier nur ein paar vorsichtige Linien ziehen und selbst die kdnnen falsch sein, eben
weil wir so wenig lber die kulturellen Kontexte wissen. Der Leuchter konnte fiir die
Gemeinschaft der Gottesleute stehen, die sein Licht in der Welt verbreiten — so wie auch in
der Offenbarung des Johannes jede Gemeinde durch ihren eigenen Leuchter reprasentiert
wird. Ol wird oft mit dem Geist Gottes in Verbindung gebracht. Dies ergibt auch hier Sinn,
denn der Leuchter — die Gemeinde - wird durch Ol aus den beiden Olbdumen gespeist.
Andererseits erklart der Engel die Lampen als Augen Gottes, die alle Welt tGberblicken —
wenn nicht doch eher Quellen gemeint sind, deren Wasser die gesamte Welt durchzieht. Die
zwei Olbdume werden als ,,S6hne des Ols“ erklart — die meisten Ubersetzungen
interpretieren das als ,Gesalbte”, aber das Wort fiir ,,salben” steht da gar nicht, sie kdnnten
auch eine ganz andere Bedeutung haben. Vielleicht beziehen sie sich auf den obersten
Priester Joshua und den Biirgermeister Serubbabel, die ihre Gemeinschaft durch ihre
Hingabe starken. Eine einzige, konsistente Erklarung der Vision kénnen wir wohl nicht mehr
erreichen, aber was wir festhalten kdnnen ist sicher dies: Es ist Gottes unerschopfliche
Geistkraft, die seine Versprechen verwirklicht und zur Vollendung bringt —und zwar durch
unser treues Festhalten an ihm und durch die kleinen Dinge, die wir hier fur ihn tun. Mich
entlastet das von dem Anspruch, standig mehr tun zu missen, es standig , richtig” machen
zu mussen. Gleichzeitig kann ich Ruhe finden, weil ich weil3, dass Gott seine Versprechen
wahr machen wird, weil er sie schon so oft wahr gemacht hat. Auch wenn ich nur kleine
Dinge schaffe und auch wenn immer noch etwas lbrig und offen bleibt; auch wenn die
neuen Anfange im Leben selten so groRartig sind, wie wir es erhoffen; auch wenn es nach
dem Einschnitt im Leben nie wieder so wird wie es vorher war: Die Vision von Sacharja und
Gottes Zusagen zeigen, dass Gott immer in Kontrolle des Geschehens ist, auch wenn das fir
uns gerade gar nicht so aussieht. So kann ich dann vielleicht auch die kleinen Dinge, die ich
so produziere, in einem neuen Licht sehen: Als Samen, aus denen Gott seine groRen
Versprechen wachsen lassen kann. Vielleicht kdnnen wir als Gemeinde das Bild vom Ol, das
in den Leuchter flieRt, auch als Ermutigung und Aufforderung verstehen: Lasst euch immer
wieder von Gottes Ol fillen, damit ihr leuchten konnt. Vertraut darauf, dass sein Geist wirkt,
was er versprochen hat, und bis dahin tut, wie Jesus es erklart und vorgelebt hat: Liebt eure
Nachsten und eure Feinde, seid barmherzig mit allen, denen das Leben (ibel mitspielt. Und
wenn euch das zu wenig vorkommt, dann erinnert euch an den Vers: Wer verachtet die Tage
der kleinen Dinge? Du wirst noch sehen, wie Gott seine Versprechen erfillt. Schon in kleinen
Dingen im Hier und Jetzt, und ganz gewiss vollstandig, umfassend und ewig in der Neuen
Welt.

Und wie es wohl sein wird, wenn ,,es” endlich aufgehoért hat? Wenn die Pandemie und die
begleitenden Mallnahmen zu ihrer Einddammung endlich vorbei sind? Vieles wird
wiederkehren — echte Begegnungen, Feiern, Kultur, wir werden uns wieder ohne Angst unter
unseren Mitmenschen bewegen kdnnen. Aber wahrscheinlich wird nicht alles so sein wie
vorher. Manche Existenzen werden fiir immer zerstort sein — ob nun wirtschaftlich — der
Friseursalon nebenan — oder vollig fiir alle, die am Virus gestorben sind. Viele werden neu
durchstarten, andere werden nicht wieder auf die FiilRe kommen. Es werden neue
Herausforderungen und Hindernisse entstehen, die das freie und sichere Leben ausbremsen



werden, das wir uns so sehr wiinschen. Vielleicht erinnert sich der einen oder die andere
dann an das Bild vom Leuchter und den Olbdumen und an Gottes Zusage: Es wird nicht durch
eure menschlichen Krafte geschehen, sondern durch meinen Geist. Mein Geist wirkt Leben,
Freiheit und Frieden, egal wie stark eure eigenen Krafte gerade sind. Ihr konnt vielleicht die
auReren Umstande nicht verandern, aber mein Geist wird das in euch und fiir euch schaffen,
was euch durchhalten lasst: Vertrauen in den Gott, der seine Versprechen halt und
Hoffnung, die Gewissheit, dass am Ende alles gut wird. Spatestens auf der neuen Erde unter
dem neuen Himmel. Bis dahin diirfen wir Gott dabei zusehen, wie er schon hier immer
wieder seine Versprechen im Kleinen wahrmacht, und wir diirfen dabei mitarbeiten, wo er
es uns schenkt, damit die Hoffnung auf das gute Ende wachgehalten wird, damit Menschen
weiter ans Leben glauben und Leben und Vertrauen wagen.



